
1 
 

Imaginación o Barbarie 

 

 

 

 

BOLETÍN MENSUAL DE OPINIÓN DE LA RED 

IBEROAMERICANA DE INVESTIGACIÓN EN IMAGINARIOS Y 

REPRESENTACIONES (RIIR) 

Nº2 

06.04.2017 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IMAGINACIÓN 

O BARBARIE 
 

ÍNDICE 

 Cortafuegos.       3-4 

Javier Gallego 

 La realeza, la corrupción y otras lindezas. 5-7 

Ángel Enrique Carretero Pasín 

 

 ANTOLOGÍA PRECURSORA       8-83 

Textos selectos de: 

Jose Carlos Fernández Ramos  David Casado Neira  

Ozziel Nájera         Julvan Moreira de Oliveira 

Anahí Patricia González   Laura Zamudio   

Rubén Dittus      Jorge Martínez-Lucena 

Juan Pablo Paredes     Apolline Torregrosa 

Fátima Gutiérrez     María Eugenia Rosboch 

Francis González     Vitória Amaral   

Carlos Arturo Blandón Jaramillo  Paula Vera 

Manuel Alves de Oliveira   José Angel Bergua 

David Casado Neira    Ada Rodríguez Álvarez 

Diego Alfredo Solsona Cisternas  Roberto Goycoolea Prado 

Mario Armando Vázquez Soriano  Felipe Aliaga Sáez 

Javier Diz Casal 

  

 



2 
 

IMAGINACIÓN 

O BARBARIE 
BOLETÍN MENSUAL DE OPINIÓN DE LA RED 

IBEROAMERICANA DE INVESTIGACIÓN EN IMAGINARIOS Y 

REPRESENTACIONES (RIIR) 

El ser humano ha 

nacido para 

investigar y 

crear, y cuando 

un hombre, o un 

niño, decide 

hacerlo 

siguiendo los 

dictados de su 

propia capacidad 

para elegir 

libremente, se 

convierte, a su 

manera, en un 

artista. 

Chomsky (El 

gobierno en el 

futuro) 

El mundo o la 

vida. Mundo, 

nosotros, mundo 

redondo, dando 

vueltas. El sol, 

a la derecha; el 

sol, a la 

izquierda; el 

sol... Una y 

otra vez 

siguiéndonos, el 

sol dando 

vueltas a 

nuestro 

alrededor. 

Aub (La uña) 

 

Para el hombre 

religioso, la 

Naturaleza nunca 

es 

exclusivamente 

“natural”: Está 

siempre cargada 

de un valor 

religioso. 

Eliade (Lo 

sagrado y lo 

profano)

Este proyecto pretende ser plenamente compartido, un lugar de 

reflexión, opinión, libertad y sugerencias. Expresamos que el 

equipo editorial está formado por todas las personas 

colaboradoras. Desde quienes han propuesto esta sección hasta 

las personas que nos envían sus textos y hacen posible la 

edición de IMAGINACIÓN O BARBARIE el boletín mensual de opinión 

de la RED IBEROAMERICANA DE INVESTIGACIÓN EN IMAGINARIOS Y 

REPRESENTACIONES (RIIR) en colaboración con la Facultad de 

Sociología de la Universidad Santo Tomás-Colombia. 

Nuestro agradecimiento a las personas colaboradoras en este Nº2. 

  



3 
 

 Cortafuegos  

Javier Gallego 

Tomo prestado el título de un volumen de Pierre Bourdieu 

y, en gran parte, su contenido. Se critica mucho de la 

complacencia del ciberactivismo, esa sensación placentera 

de superioridad que da firmar digitalmente en una campaña, 

darle un “Me gusta” a un meme que denuncia una injusticia, 

o compartir un estado de indignación. A todas luces 

insuficiente para cambiar el mundo.  

O no. 

Estamos inmersos en un océano de opiniones que, como en 

el caso del líquido elemento, se distribuyen en corrientes 

y olas. Hay mareas en las que parece que se tragara la 

tierra y otras en los que el peligro aparece tan lejos que 

resulta inverosímil. Mareas ideológicas que esperan 

momentos propicios para, aliadas con el viento feroz, 

devastar la orilla y cuanto se encuentren a su paso. Medios 

de comunicación que arrasan cualquier opción de 

resistencia. 

Sería de ilusos pensar que, a través de las redes 

sociales, de las conversaciones familiares, de la barra de 

las cafeterías se puede plantar cara a ese bloque 

heterogéneo que se ha aliado en el neo-liberalismo. Se 

concentran en el frente los conservadores de rígidas 

costumbres, los liberales ávidos de rapiñar el Estado en 

descomposición, los fascismos nostálgicos de la pureza del 

maniqueísmo, los negacionistas de holocaustos y cambios 

climáticos, intelectuales de medio pelo que prefieren 

apuntar a blancos demagógicos para parecer más lúcidos y 

que no hacen sino repetir las consignas elaboradas por los 

think tanks. Ellos controlan los editoriales y las líneas 

de estilo de los medios, copan las tertulias, contratan 

publicidad y dan alas a las películas que insisten en su 



4 
 

credo. La resistencia apenas si podemos contrarrestar los 

miles de trolls a sueldo y a placer que insisten en los 

comentarios y en los blogs. 

De todas formas, no podemos sucumbir, debemos actuar como 

cortafuegos. Evitar, en la medida de lo posible, que se 

cree la ilusoria uniformidad de pensamiento. Atajar cada 

comentario sexista, no reírles las gracias, colaborar con 

nuestros conocimientos en refutar los tópicos hacia los 

migrantes y refugiados, asumir un papel modesto de 

contrarréplica. Aplicar la tolerancia hacia las personas y 

discutir, educada pero abiertamente, aquellos tópicos que 

amenazan un precario modo de vida que el asalto neoliberal 

se encarga de imponer.  

No es casual que personas con cierta formación académica, 

con un pasado de cierta distancia crítica ante las 

noticias, acaben por asumir los discursos de quienes dan la 

vuelta a las situaciones y culpan a los que sufren de las 

desgracias derivadas de la voracidad de quienes salen 

beneficiados de la desregulación. Trabajadores que se 

identifican con millonarios, inmigrantes con xenófobos, 

marginados que marginan a su vez. Cualquier desacato a ese 

llamado “pensamiento único” aparece como propio de ilusos y 

nostálgicos, harapientos inconscientes cuando no reciben 

insultos como partidarios de regímenes autoritarios y 

dictaduras.  

Los llamados “cuñados” pretenden que su manera de pensar 

es “natural”, de “sentido común” y presumen de que toda 

audiencia asentirá con la cabeza. Incluso en sus 

extravagantes ocurrencias y sus bromas xenófobas suponen 

que serán considerados apenas “chicos malos”, pero que, en 

el fondo, tienen razón.  



5 
 

La realeza, la corrupción y otras lindezas. 

Ángel Enrique Carretero Pasín 

Una sentencia judicial dictada el mes pasado 

responsabilizaba directamente al cónyuge de una de las 

infantas pertenecientes a la realeza española en un caso de 

corrupción. El suceso logró desatar unas larvadas pasiones 

sociales en nuestro país sólo equiparables a las 

evidenciadas en un significativo evento futbolístico. 

Despertó un clima de clamorosa indignación popular. El 

resultado de esta sentencia, con la consiguiente condena de 

dicho cónyuge, no consiguió neutralizar una ostensible 

atmósfera de previo descontento colectivo. Es más, exacerbó 

un generalizado sentimiento de indignación. Se extendió la 

sensación de que el dictamen judicial se había quedado 

corto, revelándosenos un anhelo de justicia ciertamente 

malogrado.  

Todavía persiste un guardado resabio sacralizado en la 

misma esencia de “lo político”, manoseado o no por el 

proceso secularizador. El Poder sigue rodeado de una 

impenetrable huella “imaginaria”, de “culto”, 

“carismática”, incrustada incluso en el corazón del actual 

régimen de dominación burocrático-racional. En el caso de 

la realeza, este residuo, aún sobreviviente a los ojos de 

algunos sectores sociales, forma parte inequívoca de su 

seña identitaria. Una ensoñadora proyección fijada a 

personajes pobladores del universo de la realeza ha 

sobrevivido, aunque bajo una lánguida tonalidad, en el 

reservorio narrativo más íntimo de la cultura popular. 

Recordemos, por ejemplo, a Diana de Gales, personaje 

travestido en la cartografía del “imaginario social” 

popular a veces de heroína y otras veces de zalamera, un 

poco de santa y otro poco de prostituta, magnetizó la 

atención del “pueblo”. Debido a la extracción de sus 

orígenes y a su consagración principesca, ella 



6 
 

ejemplificaba la personificación de una ubicación “liminar” 

entre “lo profano” y “lo sagrado”, con las inevitables 

contradicciones que, reflejadas en su figura, esta singular 

condición encierra.  

Por eso, el acontecimiento corrupto en el que se encontró 

implicada la casa real reveló al “pueblo”, en toda su 

crudeza, que, en realidad, la palaciega realeza y el 

siempre tan sufrido “pueblo” tienen mucho de común, 

incluyendo, como no podía ser de otro modo, los deslices 

hacia una demoníaca corrupción. Que ella es tan humana e 

imbuida de defectos como éste. Que es, en definitiva, 

“mortal”. Y este desacralizador desenmascaramiento ha 

provocado, por encima de cualquier otro sentimiento, un 

irremediable hastío. 

De cualquier modo, la familia real vio ciertamente 

desdibujada una legitimidad que, con un agonizante todavía 

sello “carismático”, la respaldaba. Como en el célebre film 

dirigido por John Huston, El hombre que pudo reinar. Cuando 

el “pueblo” finalmente se percata de que por las venas de 

su ahora desvelado como farsante monarca corre la misma 

sangre -la roja- que por las suyas, entra en cólera contra 

él y clama fervorosamente por su muerte.  

Conviene no olvidar que el “pueblo”, con una sorda o no 

actitud “colaboracionista”, ha sostenido, sostiene y 

sostendrá el Poder. Alejados de simplificadoras lecturas 

victimistas, sin el beneplácito y el consentimiento de 

aquél éste no perduraría. Por razones de calado 

psicoantropológico, el “pueblo” contribuye en la 

alimentación del mantenimiento del “imaginario” sobre el 

que el Poder se ancla y reafirma. De modo inverso, este 

mismo “pueblo”, cuando por circunstancias históricas 

puntuales ve realmente traicionadas sus expectativas o sus 

ideales debido a una notoria fraudulencia, cuando se 



7 
 

percata de que el Rey efectivamente “va desnudo”, exige 

saciar una desmedida sed de venganza. Reclama un 

“sacrificio” de la figura o figuras en donde se condensa, 

encarnándose, “lo político”, así como un correspondiente 

“chivo expiatorio” en donde dar rienda suelta a su 

frustración. Un “sacrificio” invertido, aunque a la postre 

simbólicamente equivalente, al infringido como horrible 

suplicio público a R. F. Damiens. Consagrado personaje 

histórico por obra de M. Foucault, quién, en el meridiano 

del siglo XVIII, intentó “sacrificar” al monarca Luis XV, 

hiriéndole gravemente como resultado de una fallida 

tentativa de atentado contra su persona .  

De manera que el paso del amor al odio, del fanatismo 

político a la eclosión de una descontrolada “turba” cargada 

de resentimiento frente a las instituciones es mucho más 

frágil de lo que pudiera preverse. Múltiples ilustraciones 

históricas extraídas de la dinámica inherente a los 

procesos revolucionarios así lo atestiguan. Para el Estado 

de Derecho podría resultar evidentemente preocupante, en 

tanto en cuanto esta “turba”, insatisfecha al ver 

irresueltas sus aspiraciones e ideales, resultará un caldo 

de cultivo idóneo para el abono de una efervescente 

agitación colectiva de un color antisistema. En cualquier 

caso, el “pueblo”, a lo largo del transcurso histórico, ha 

dado muestras fehacientes de una demanda más que ocasional 

de “sacrificios políticos” en donde concentrar una 

enarbolada “ira sagrada” hacia “lo sagrado instituido”. 

Puestos a hacer pronósticos, si, como es previsible, este 

“acto sacrificial” no se ve satisfecho es sumamente 

probable que el fulgor acumulado en esta “ira” busque “un 

otro algo”, indefinido o aún por definir, en donde 

concretizarse.  



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

-ANTOLOGÍA PRECURSORA- 

  



9 
 

Estrellas estrelladas.  

Jose Carlos Fernández Ramos 

Desde hace tiempo se suceden en la publicidad de las 

grandes marcas comerciales las apariciones de estrellas del 

deporte, del cine/televisión o de la música en un intento, 

legítimo desde el punto de vista publicitario, de 

identificación de determinados productos con los 

deslumbrantes personajes que los anuncian en los nada 

inocentes medios de masas. Detengámonos un instante en la 

metáfora que nombra a estas personas como “estrellas” y 

analicemos el campo semántico asociado: “rutilantes, 

deslumbrantes, glamurosas, etc.” Llamar a ciertos 

personajes “estrellas” de lo que sea, significa asociar a 

los susodichos con lo que está en lo más alto del cielo, 

tachonando la noche con sus brillos. De este modo, el éxito 

profesional de las estrellas mediáticas, asalariadas de las 

grandes marcas que las contratan, se identifican con sus 

productos, de manera que quienes quieran asemejarse a 

aquéllas no tengan otra opción que adquirir éstos. Se trata 

pues de apropiarse, en una especie de juego metafórico 

perverso, de traslación desde el personaje hacia el 

producto, del prestigio, de la influencia, de la imagen y 

del crédito que el público les concede en forma de 

confianza o admiración, para que todo ello se asocie al 

producto que nos quieren vender. Por prestarse a este juego 

de seducción cobran auténticas millonadas, de manera que 

muchos de ellos logran mayores ingresos por la publicidad 

que por sus auténticas ocupaciones. 

Como es sabido, el proceso publicitario, equivalente al 

que Freud explicó respecto a la elaboración de los sueños, 

se realiza en cuatro fases o momentos: simbolización, 

desplazamiento, condensación y dramatización. La 

simbolización es el más importante de los mecanismos 



10 
 

oníricos aprovechados por la publicidad. Consiste en 

expresar mediante símbolos lo que el publicista quiere 

comunicar al espectador. La tarea de los símbolos 

consistiría en convertir el mensaje latente (lo que de 

verdad se ofrece: el producto) en mensaje manifiesto (lo 

que explícitamente se muestra: el glamour de la estrella, 

su estatus y consideración social). El desplazamiento hace 

que se muestre como accesoria o secundaria la intención 

fundamental del anuncio, la venta del producto, y, al 

revés, que lo supletorio y residual, el prestigio de la 

estrella anunciante, se presente como elemento clave, 

ocultando al espectador el verdadero sentido y fin del 

anuncio. La condensación consiste en la concentración de 

varios significados en un solo símbolo; así, la estrella 

que presenta el producto, representa y encarna todas las 

supuestas ventajas y beneficios que la marca ofrece a sus 

clientes. Mediante este proceso, el contenido explícito 

concentra y resume, de forma breve, el contenido implícito. 

Con la dramatización la publicidad presenta un deseo del 

espectador (alcanzar las cualidades de la estrella) en 

forma de historieta más o menos compleja y completa, 

trocando una realidad estática, el producto, en una 

realidad dinámica, el anuncio, con la intervención de 

diversos elementos (personajes, situaciones y entornos), 

que desarrollan el tema. 

La pregunta sería ¿si este préstamo y manipulación de la 

imagen pública de las estrellas no tiene mayor consecuencia 

para ellas que el engordar sus respectivas cuentas 

corrientes? Y la respuesta es, obviamente, no. La 

publicidad logra el éxito si el espectador que la ve compra 

el producto ofrecido. Esto ocurre con un porcentaje mínimo 

de la audiencia (la llamada cuota de mercado) que se deja 

seducir por él. Para el resto, que es la mayoría del 

público, esa cesión de imagen supone una degradación 



11 
 

intolerable del personaje y una merma evidente de las 

cualidades que admiraba en él. A partir de entonces la 

estrella pierde el brillo y poder de seducción que la 

envolvía, de modo que cuando vuelven a sus auténticas 

ocupaciones, en su percepción se inmiscuye, sin que podamos 

evitarlo, la imagen publicitaria, degradando y mancillando 

su propia imagen y estrellato hasta convertirlos en voceros 

de una marca. Esto es así porque, como ocurre con todas las 

metáforas, se produce una circulación biunívoca de 

significados, de doble sentido, entre el sujeto y el 

término de la metáfora. El anunciante busca que el 

prestigio de la estrella se traslade al producto, pero 

también ocurre que la aceptación (o el rechazo) que éste 

provoca, se traslada al personaje, quedando él mismo 

marcado. Las marcas marcan, en sentido literal como se 

marca al ganado, a las estrellas que las promocionan (y a 

quienes las usan), quedando estrelladas. Por eso, de modo 

más o menos intuitivo, algunas estrellas rechazan 

tajantemente el convertirse en charlatanes o buhoneros que 

subrepticiamente incitan a la compra de determinados 

productos. Estos auténticos partisanos son, a mi modesto 

entender, las verdaderas estrellas y su osada resistencia a 

la venta de su imagen los convierte en acreedores de todo 

nuestro respeto y admiración. 

27/11/2016. 

  



12 
 

La tecnología en antiguas mitologías.Resonancias 

arquetípicas del imaginario y la tecnología.  

Ozziel Nájera 

Lo tecnológico, al parecer, es algo que se inserta de 

manera clara en las grandes mitologías, siempre en auxilio 

del ser humano o de los dioses que requieren de la 

inteligencia del inventor, o de algún artefacto que les 

ayude a alcanzar las metas que los hará trascender como 

héroes o deidades en la memoria colectiva. 

Ya las antiguas narraciones bíblicas exponen en sus 

libros el apoyo que representaba para el pueblo judío el 

uso de tecnología, particularmente de guerra ante el asedio 

de la ciudad de Jerusalén: 

“Toma pues un ladrillo, hijo de hombre, y ponlo delante 

de ti; dibujarás en él una ciudad: Jerusalén. Luego le 

pondrás sitio, construirás una torre de asalto, harás 

terraplenes, establecerás en su derredor campamentos y por 

todo su alrededor dispondrás máquinas para el sitio. 

Después tomarás una sartén de hierro que pondrás cual 

muralla de hierro entre ti y la ciudad, y te quedarás 

vigilándolas; tú le pondrás sitio y quedará sitiada. Esta 

será una señal para la casa de Israel” (Ezequiel 1-3, 

Biblia Católica). 

En este caso es el mismo dios protagónico del texto quien 

le pide personalmente a Ezequiel que haga uso de 

instrumentos tecnológicos para poder así sitiar la ciudad. 

De la misma manera puede verse que el empleo de máquinas es 

particularmente para la defensa u ofensiva del pueblo. Al 

menos en estas narraciones los artefactos son una 

herramienta más, no son ni creados bajo ideas divinas ni 

mediante la intervención de algún personaje de tipo 

mercurial que provea los planos, salvo el caso de Noé, 



13 
 

quien construye un arca en función de una inspiración 

divina. 

Un elemento fascinante a resaltar es la construcción de 

máquinas hechas de madera. La tecnología no es asociada del 

todo al metal. La máquina posee aún una particularidad 

orgánica que el fácil manejo de la madera otorgaba. 

El folklore medieval y la tradición judía encuentra en 

sus leyendas la idea del autómata en la historia del Gólem. 

El Gólem es un ser de piedra o barro, originalmente creado 

por un rabino para defender el gueto de Praga de los 

ataques antisemitas, el cual logra cobrar vida a partir de 

la inscripción de la palabra Emet (verdad en hebreo) en su 

frente. El Gólem posee la cualidad de ser fuerte, pero no 

inteligente. Si se le ordena llevar a cabo una tarea, la 

llevarán a cabo de un modo sistemático, lento y ejecutando 

las instrucciones de un modo literal, sin cuestionamiento 

ninguno. Para desactivarlo bastaba borrar la primera letra 

de la palabra inscrita en su frente, quedando la palabra 

met (muerte en hebreo). 

Conocido en este sentido es el relato, según el cual la 

esposa del rabino le pidió al Gólem que fuera “al río a 

sacar agua” a lo que el Gólem accedió pero al pie de la 

letra: fue al río, y comenzó a sacar agua del mismo sin 

parar, hasta que terminó por inundar la ciudad. 

Por su parte la mitología griega destina un particular 

sitio. Aunque algunas figuras como Hermes o Prometeo 

fungían como mediadores del conocimiento, el mismo Olimpo 

daba un particular sitio al creativo pero desagradable dios 

Hefesto, quien por principio había sido arrojado desde el 

celestial hogar de los dioses al mar por su madre Hera en 

un intento de desembarazarse de la vergüenza que le 

producía el horrendo aspecto de su hijo. Hefesto se salvó 



14 
 

cayendo en el mar y fue criado por Tetis y Eurínome, 

demostrando un gran talento en la fabricación de joyas. 

Hera reconoce sus capacidades, lo instala de nuevo en el 

olimpo y lo casa con Afrodita. 

Hefesto era feo y de mal carácter pero estaba dotado de 

grandes habilidades. Una vez construyó un juego de mujeres 

mecánicas de oro para que le ayudaran en su fragua. De la 

misma manera construyó una hermosa mujer de aire para Zeús, 

quién la daría como regalo a Epimeteo, hermano del titán 

Prometeo con quien estaba en constante pugna, a quien 

nombraría Pandora y posteriormente se encargaría de liberar 

los males humanos encerrados en un ánfora por ambos 

hermanos. 

Otra historia interesante es la de Dédalo, a quien puede 

considerarse el patrón de la técnica en la antigua Grecia, 

quien le puso a su hijo Ícaro las alas que había fabricado 

para que pudiera volar y escapar del laberinto de Creta que 

él mismo había inventado. Dédalo previno a Ícaro: “Vuela a 

media altura. No demasiado alto, o el sol derretirá la cera 

de tus alas y caerás. Ni demasiado bajo, o tropezarás con 

las olas del mar”. Dédalo permaneció a media altura, pero 

rápido se dio cuenta que su hijo, entusiasmado en el vuelo, 

iba demasiado alto. La cera se fundió, y el héroe cayó al 

mar. Es curioso que regularmente la gente haga hincapié en 

las consecuencias que sufrió Ícaro, pero pocos hablan de 

que gracias a la invención de Dédalo, él pudo salvarse, y 

rescatar el inerte cuerpo de su hijo del mar y darle 

sepultura. En este caso la tecnología presenta las dos 

vertientes que hoy día nos maravillan y nos preocupan ¿Es 

acaso el progreso tecnológico el que nos salvará o nos hará 

precipitarnos hacia lo profundo del mar? 

21/11/2016  



15 
 

Lambendo nossas feridas.  

Julvan Moreira de Oliveira 

O Brasil vive um momento em que pensamentos extremamente 

conservadores avançam, principalmente em discursos 

contrários às políticas afirmativas implementadas nos 

últimos 10 anos e que alteraram o perfil dos estudantes no 

ensino superior público. 

Se em 2010 tínhamos menos da metade dos estudantes das 

universidades federais pertencentes às classes pobres e 

negros (pretos e pardos), com as políticas afirmativas, que 

buscam ações para a permanência desses estudantes no ensino 

superior, através, não só do oferecimento de cotas sociais 

e raciais, mas de programas que atendem a acessibilidade 

aos estudantes com deficiência, políticas que pensem a 

igualdade de gênero, atendendo especificamente mulheres e 

os grupos LGBTI (lésbicas, gays, bissexuais, transexuais e 

intersexuais), além de programas de direitos humanos, de 

combate a todo tipo de assédio, morais e sexuais e a toda 

forma de violência, atualmente alterou-se o público dessas 

instituições. 

Mas toda essa conquista corre o sério risco de se acabar, 

com a presença de uma câmera de deputados e do senado 

federal mais conservadora dos últimos 50 anos. Aliados a 

esses, ocorre uma manipulação através dos principais meios 

de comunicação do país. 

Essa manipulação exercida cotidianamente sobre a 

população mais pobre e, consequentemente negra, implica na 

defesa de estes continuem em suas condições de ignorantes, 

sem formação, sem capacidade de exercer as funções mais 

qualificadas da sociedade, deixando para os herdeiros dos 

senhores escravocratas as melhores condições de vida. 



16 
 

Um dos argumentos mais utilizados pelos grupos 

conservadores é a negação das diversidades étnico-raciais, 

com o discurso de que todos somos humanos, sendo que na 

compreensão de humanidade está o macho, branco, hetero, 

implicando na negação da separação étnico-racial que 

historicamente existe no país. 

Esses discursos que avançaram no país com o crescimento 

de muitas religiões pentecostais e neopentecostais, aliados 

aos argumentos do evolucionismo social, não compreende que 

as políticas de ações afirmativas não foram concessão do 

Estado, mas fruto da luta dos setores das camadas 

populares. 

E, um exemplo desse retrocesso que vivemos é o 

crescimento dos defensores do denominado “escola sem 

partido”, projeto que está sendo apresentado na Câmera 

Federal, assim como em diversas Assembleias Legislativas de 

muitos estados brasileiros, como em diversas Câmeras de 

Vereadores de muitos municípios em todo país. 

O projeto “escola sem partido”, ao defender uma suposta 

educação neutra, visa uma censura aos professores, 

incompatível com uma educação democrática, estabelecida nos 

artigos 205 e 206 da Constituição Federal de 1988, ao 

propor a proibição de que professores discutem questões 

como desigualdades sociais e étnico-raciais, problemas 

ambientais, econômicos e culturais, silenciando também os 

estudantes em suas participações política nas escolas e na 

sociedade. 

São feridas que estão expostas e precisam ser 

cicatrizadas. 

30/08/2016 

  



17 
 

Sobre el vínculo entre las representaciones 

sociales y la naturalización de relaciones de 

dominación.  

Anahí Patricia González 

Las representaciones, por su carácter de producción 

social, suponen la creación de una situación nueva, 

diferente a lo que cada individuo en particular piensa o 

crea simbólicamente. Es lo que Durkheim[i] ya hubiera 

escrito cuando sostenía la “independencia” de los “hechos 

sociales”, que “… presentan características muy especiales: 

consisten en modos de actuar, de pensar y de sentir, 

exteriores al individuo, y están dotados de un poder de 

coacción en virtud del cual se imponen sobre él”. 

En este sentido, podemos decir que las representaciones 

son conservadoras, característica que se vincula además con 

su función de recetas para el accionar de la que nos 

hablara, entre otros autores, Jodelet[ii]. Es decir, aquel 

rol central consistente en que los sujetos logremos cierto 

nivel de certidumbre sobre lo que nos acontece 

cotidianamente en nuestra interacción con los demás. 

Empero, las representaciones sociales también son 

sustanciales para el éxito de relaciones sociales de 

dominación, es decir para lograr que dichas relaciones se 

naturalicen e “invisibilicen”, en el sentido de que no sean 

cuestionadas sobre todo por quienes las padecen. Desde los 

regímenes políticos hasta las relaciones interpersonales 

requieren cierto grado de naturalización de los lugares que 

dominantes y dominados ocupan para que sean posibles. Ello 

no implica que con las representaciones sociales sea 

suficiente para la conservación de dicho statu quo, no 

obstante, estructuras de dominación se combinan con 

diversos grados de “violencia simbólica”, en el sentido de 

Bourdieu[iii] y, consecuentemente, 

https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_edn1
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_edn2
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_edn3


18 
 

“Cuando los sistemas de percepción incorporado por las 

personas se colocan frente a las estructuras de relaciones 

asimétricas que condicionaron sus formas de percibir lo 

social, la realidad se convierte no sólo en insumo de 

pensamiento sino que, además, produce y refuerza las 

categorías socialmente aprendidas para captarla.”[iv] 

Se establece así un proceso espiralado de naturalización, 

invisibilización y, en cierto grado institucionalización, 

de situaciones y posiciones de los sujetos que se 

reproducen y cuya circularidad resulta difícil de quebrar 

por medio de un simple acto voluntario. En este sentido es 

que los análisis de Durkheim vuelven a ser útiles para 

comprender sociológicamente los procesos de naturalización 

de relaciones de poder y dominación actuales. Queda mucho 

por trabajar en relación a este aspecto de las 

representaciones sociales como herramienta de análisis que 

posibilite visibilizar dichas estructuras de dominación que 

se manifiestan a nivel de relaciones de poder tanto macro 

como micro. 

*Consultas bibliográficas 

[i] Durkheim, E. (2002). Las reglas del método sociológico. Buenos 

Aires: FCE. 

[ii] Jodelet, D. (1986). La representación social: fenómenos, concepto 

y teoría. En Moscovici (1986). Psicología social (págs. 469-494). 

Barcelona: Paidós. 

[iii] Bourdieu, P., & Passeron, J. C. (1996). La reproducción. 

Elementos para una teoría del sistema de enseñanza. México: Fontamara. 

[iv] Sidicaro, R. (2003). La sociologia según Pierre Bourdieu por 

Ricardo Sidicaro. En P. Bourdieu, & J. C. Passeron, Los herederos. Los 

estudiantes y la cultura (págs. IX-XXXII). Argentina: Siglo XXI. 

18/01/2017 

 

https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_edn4
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_ednref1
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_ednref2
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_ednref3
https://imaginariosyrepresentaciones.wordpress.com/imaginacionobarbarie/anahi-patricia-gonzalez/sobre-el-vinculo-entre-las-representaciones-sociales-y-la-naturalizacion-de-relaciones-de-dominacion/#_ednref4


19 
 

Instantáneas.  

Laura Zamudio 

Este verano en un viaje familiar estábamos todos 

desayunando en un restaurante, nuestra mesa daba a un gran 

ventanal de la fachada principal a través del cual se veía 

la vía más importante de San Carlos, Nuevo Guaymas (Sonora, 

México). Mientras convivíamos apacible y alegremente en la 

sobremesa, de pronto, un fuerte estruendo que vino del 

exterior nos puso en alerta. En la avenida ocurrió un 

accidente de tráfico, una carambola de tres coches que puso 

a todo el restaurante de pie. Y pese a que no hubo daños 

humanos aparentes, el espectáculo fue peculiar por la gran 

cantidad de gasolina y humo que salían de uno de los 

automóviles (justo el de una mujer que venía acompañada de 

su hijo adolescente y quien aparentemente por su estado de 

nerviosismo, fue la más afectada por el impacto), así como 

por los muchos objetos que de pronto aparecieron en la 

avenida (ropa, papeles, maletas, entre otros). 

Ante la sorpresa del impacto todos centramos nuestra 

atención en el evento, algunos salimos a auxiliar a los 

accidentados, otros llamaron de inmediato al servicio de 

emergencias, otros más alertaban a los mirones del peligro 

de que el auto estallara (aquel que perdía gasolina y 

emitía humo), otros observando desde la distancia, no 

salían de la sorpresa de lo aparatoso del accidente. 

Mientras tanto, mi sobrina de cuatro años permaneció 

sentada en su silla dentro del establecimiento. Y cuando ya 

todo estaba a cargo de las autoridades y del servicio de 

emergencias volvimos todos a la mesa, por supuesto, el tema 

no era otro que el panorama que teníamos enfrente e 

inesperadamente mi sobrina intervino en la conversación con 

un comentario que llamó especialmente mi atención, nos 

dijo: “sííí estuvo muy feo…. yo les tomé una foto”. 



20 
 

La niña había tomado el teléfono móvil de su madre que 

estaba sobre la mesa, había teclado la clave de seguridad 

(que se la sabe) y había activado la cámara para capturar 

ese momento, hizo tres fotografías. De pronto, mi capacidad 

de asombro cambió de objetivo, una niña de cuatro años puso 

de manifiesto la importancia de documentar en imágenes lo 

que había sucedido, retomando el principio de la palabra 

“instantánea” atribuido a la fotografía. Se había 

convertido en periodista del evento, dejando un registro 

gráfico del mismo. Entonces algo que podría quedarse en la 

anécdota del día, trascendió para mi, al grado que lo he 

querido compartir con ustedes. 

Primeramente porque me hizo reflexionar sobre la 

dominancia del sentido de la vista en nuestras experiencias 

de vida desde tan temprana edad. Algo en lo que ya han 

reflexionado ilustres filósofos a lo largo de la historia, 

y en la historia contemporánea estudiado también por Juhani 

Pallasmaa, quien se ha preocupado por cómo el predominio de 

la vista, y la supresión del resto de los sentidos, ha 

influido en la forma de pensar, enseñar y hacer crítica de 

arquitectura. Añadiendo que hoy en día cualquiera que tenga 

a sus disposición un equipo de telefonía móvil con 

tecnología avanzada, tiene la posibilidad de registrarlo y 

compartirlo en el momento en el que acontecen los actos, 

incluso haciendo una georeferenciación exacta del lugar en 

el que están sucediendo. 

Esto me lleva a la siguiente reflexión que es la 

dominancia en la vida contemporánea del uso del teléfono 

móvil y de nuestra interacción con estos dispositivos como 

si trataran una extensión de nosotros mismos. En el caso 

del accidente fue únicamente el medio para registrar el 

momento, pero las posibilidades son infinitas. Por mi 

interés en la percepción de la arquitectura y la ciudad, me 



21 
 

llaman especialmente la atención las aplicaciones que 

permiten percibir el entorno viéndolo a través de los 

propios dispositivos, como son las aplicaciones de 

Googlemaps; aquellas que muestran información virtual no 

disponible en la “realidad” tangible, como las que ofrecen 

descripciones de los principales monumentos (únicamente a 

través del dispositivo) en las ciudades turísticas; o 

aquellas que recogen la opinión de otros turistas sobre 

restaurantes y hoteles. Y más recientemente las opciones de 

ocio que proponen la caza de unos dibujos animados que 

combinan lo “real” del lugar en el que se está, con lo 

virtual, una aplicación de ocio que bajo a la premisa de la 

caza de pokémones, más que nunca, aparentan la anunciada 

apocalipsis zombi. 

23/07/2016 

 



22 
 

Menos periodista, más vagabundo.  

Rubén Dittus 

Hace algunos años, el sociólogo polaco Zygmunt Bauman 

definió la globalización como el escenario ideal para los 

turistas. Si bien comparten un mismo territorio, los 

vagabundos no tienen cabida. El turista es quien mejor 

personifica la libertad del sujeto posmoderno: global, 

consumista y eterno viajero. El turista es móvil, se 

desplaza sin atarse a ningún lugar y según sus propios 

deseos. El vagabundo, en cambio, se mueve, pero empujado 

por los locales, deambula sin destino y no es nunca 

bienvenido. Esta metafórica forma de ver el mundo 

occidental, me llevó a preguntar en una clase universitaria 

si el periodista es más turista que más vagabundo. Las 

respuestas dieron para todo. Más turista para algunos, los 

que veían la figura del profesional globalmente móvil, que 

sólo se ata a su épica tarea de informar. Más vagabundos 

para otros, los que ven en este oficio la expresión del 

turista que no quiere serlo. Deseosos de dar a conocer lo 

que otros ocultan, el periodista se mueve en el terreno de 

lo desconocido. La requerida fiscalización dibuja en el 

rostro de quienes lo ejercen, un oficio que vagabundea por 

doquier, sin domicilio conocido y con el único afán de 

mostrar lo indeseable. 

Pero hay un escollo. A la actividad pública no le agradan 

los vagabundos. Como van de un lugar a otro sin una 

finalidad ni un destino determinado no votan ni pagan 

impuestos. No tienen nombres ni afiliación política. 

Recientes acontecimientos político-judiciales en Chile 

confirmarían la tesis. En un hecho inédito para la 

democracia, la Presidenta de la República Michelle 

Bachelet, presentó una querella por injurias y calumnias en 

contra de cuatro periodistas de la revista Qué Pasa por la 



23 
 

filtración y transcripción de escuchas telefónicas que la 

involucran en un acto de corrupción, y que tiene como 

principal protagonista a la esposa de su hijo. Desde aquel 

anuncio, se ha dicho de todo. Los defensores de la libertad 

de expresión han cuestionado la acción de la mandataria. 

Los defensores de la ética periodística y los estándares 

editoriales han destrozado el actuar de la revista. La 

publicación se defiende al recordar que las autoridades no 

están exentas “del escrutinio y fiscalización de los 

ciudadanos”. Podríamos agregar un largo etcétera de 

argumentos que van en una u otra dirección. 

Si los periodistas fuésemos turistas, tarde o temprano 

recordaríamos a quienes hacen de nuestros viajes algo 

confortable. La línea aérea, la agencia de turismo o el 

hotel que nos recibe, brindándonos lo mejor de la 

hospitalidad del lugar de destino. Nuevos catálogos de 

compra y promociones por doquier son parte del material que 

día a día el turista consulta. La zona de confort es lo que 

busca, por más selva, playa o aventura estén dispuestos a 

soportar. Al ser vagabundos, en cambio, los periodistas no 

tenemos nada que agradecer. Libres de presiones y 

responsabilidades, el vagabundo grita, exclama y duerme 

cuando quiere y donde le plazca. Alejado del honor y la 

reputación, el vagabundo reacciona ante lo que le perturba. 

Conocedor de la ciudad mejor que nadie, transita donde sus 

pies lo llevan y busca guarida donde el viento y la lluvia 

no le alcancen. Y lo más importante: nunca es bienvenido. 

Con la querella, Bachelet les habló a vagabundos como si 

éstos fueran turistas. Por esa razón, pareciera que el 

periodista es cada vez menos turista y más vagabundo. 

11/06/2016 

   



24 
 

El carnaval de la atomización de Europa.  

Jorge Martínez-Lucena 

Dicen los asesores de pareja que los problemas en la 

relación suelen hacer evidente la solidez o liquidez de los 

fundamentos del vínculo. Por eso se puede salir de las 

pruebas del destino o gratamente reforzado o 

definitivamente dividido. Es lo del cuento de Los tres 

cerditos: si la casa está hecha de paja o de madera no 

resistirá la potencia pulmonar del lobo. 

Europa lleva unos años sometida a las maquinaciones de la 

que ha demostrado ser su peor antagonista: la crisis 

económica y el consiguiente empobrecimiento de una clase 

media que hasta el momento vivía mecida en su bienestar y 

olvidada de la exclusión, el combustible del sistema. 

Si alguien ha vivido durante un tiempo en las zonas de 

Inglaterra que han votado decididamente a favor del LEAVE 

(todas excepto Londres, Escocia, Irlanda del Norte y 

Gibraltar), sabe que allí la brecha social entre una 

reducida clase media alta y una dilatada clase media baja 

es notablemente superior a la de España. Aunque no se trata 

de un problema estrictamente económico, sino también 

social, educativo y cultural. La masa de trabajadores 

precarios acumula otras heridas además de la pobreza. 

También tienen menos educación, viven cada vez más en 

familias desestructuradas y sobrellevan la jornada delante 

de la televisión con una lata de cerveza en la mano. Por 

eso John Carlin ha dicho, tras el BREXIT, que Inglaterra es 

un país de hooligans. 

Cuando se desplomó Lehman Brothers y el tsunami 

financiero rompió contra la city londinense, la situación 

social británica se degradó todavía más y empezó a prender 

en la gente el discurso populista y nacionalista del UKIP a 



25 
 

través de políticos mediáticos como Nigel Farage que, pese 

a mentir en los datos, como él mismo acaba de reconocer, 

sabe prometer el pan a través del circo. Solo ha tenido que 

aventar en el alma de la prole el cuento sartreano de que 

el infierno está en los otros, y aliñarlo con ciertas 

evocaciones patrióticas y nostálgicas del Imperio 

Británico. El resultado se resume en una frase muy british: 

“el continente está aislado”. 

Es verdad que los británicos siempre han tenido un pie 

medio fuera de la UE y que si existe un país proclive a 

manifestar su diferencia respecto a cualquier unidad que no 

sea la suya propia, son ellos. Pero también es verdad que, 

vista la situación, esta ruptura podría convertirse en una 

grieta que crezca en otros países. En este sentido, la UE 

no habría resistido el envite del Miura económico y los 

británicos no serían más que la avanzadilla de una 

expedición que va hacia la división de Europa -que tanto 

temían Monet, Schumann, de Gasperi y Adenauer-, mostrando 

sus delicados mimbres, estrictamente económicos, a pesar de 

lo que se soñó en un principio. 

El olvido neoliberal de los menos favorecidos en el 

continente que inventó los derechos humanos habría hecho 

resurgir los populismos de izquierdas y de derechas contra 

el statu quo. Las urnas y la democracia televisiva 

protestan con el BREXIT contra la ausencia de pilotaje 

político hacia el bien común, contra el ninguneo de muchos, 

contra la falta de solidaridad fruto de una cultura y unos 

criterios de juicio que parecen estrictamente basados en el 

“enséñame la pasta” de Jerry Maguire y en la adicción a 

los realities. 

Reino Unido, siguiendo esta línea interpretativa, sería 

el paciente cero de una enfermedad llamada individualismo 

recalcitrante que llevamos incubando hace demasiado tiempo 



26 
 

y que ha empezado a manifestarse políticamente en toda su 

virulencia. Así, la misma insolidaridad que tiene Europa y 

sus troikas con los refugiados, con los desahuciados, con 

los excluidos en general, aparece ahora transmutada en su 

propio seno, entre los estados de la UE, que parecen no 

tener otro relato de unidad entre ellos que la conveniencia 

económica. 

Ya no funciona el “contigo a pan y cebolla”. Irlanda del 

Norte y Escocia acaban de solicitar referéndum para 

abandonar el barco. Las bolsas se han hundido. Se anuncia 

peligro de vuelta a la recesión. Los populismos en 

Dinamarca, Holanda y Austria se frotan las manos. Habrá que 

ir viendo, pero muy probablemente el carnaval de la 

atomización de Europa solo acaba de empezar. 

2016   



27 
 

Subjetividad Activa, Política de Esperanza y la 

producción de lo común. 

Juan Pablo Paredes 

El 14 de Diciembre del 2011, la afamada revista Times 

presentó al “manifestante” como el personaje del año. 

Movilizaciones sociopolíticas y protestas masivas en Medio 

Oriente, el norte de África, Europa y Estados Unidos, 

confirman la elección. Todo ese año y en casi todo el 

globo, su presencia recorrió las calles, se apostó en sus 

plazas y se difundió por redes sociales- marcando la pauta 

de la irrupción ciudadana en los años venideros-, 

cuestionando el consenso de la globalización neoliberal y 

denunciando la fragilidad democrática actual. La 

movilización política, las manifestaciones públicas y la 

protesta entraban en la escena social para quedarse. 

América Latina no fue la excepción, como lo ejemplifican 

los casos de México, Colombia, Bolivia y Brasil. En Chile 

se han desarrollado movilizaciones sociales y 

manifestaciones públicas por diversas causas: 

medioambientales, laborales y gremiales, de reconocimiento 

de derechos, de minorías étnicas, de justicia social. 

Particularmente importante ha sido la movilización 

estudiantil, que desde el 2011 reúne a estudiantes 

secundarios/as, universitarios/as, docentes, académicos/as 

y a otros actores vinculados a la educación; logrando 

también conquistar la adhesión y participación de la 

ciudadanía en general. Lucha que se extiende hasta hoy, en 

el ciclo de movilizaciones más potente que ha vivido Chile 

desde el retorno a la democracia. 

Tales movilizaciones sociales y ciudadanas ponen en 

circulación, en cada sociedad de manera singular, un 

conjunto de prácticas y significados distintos, en algunos 

casos opuestos, al del orden establecido. Siguiendo el 



28 
 

trabajo de Boaventura de Sousa Santos, podemos proponer que 

tales movilizaciones ciudadanas amplían el campo práctico-

simbólico que define las representaciones actuales de 

nuestras democracias, mediante el ejercicio de identificar 

las ausencias que el complejo “demoliberal” ha producido, 

así como potenciar las emergencias sociales que en su 

contra se levantan. Desde la óptica de las emergencias, las 

movilizaciones realizan un juego que vincula el plano de la 

acción, de los discursos y de las emocionalidades, con el 

de la organización colectiva, haciéndolos confluir en un 

espacio configurado por otros idearios democráticos. 

Uno de los derivados de tales procesos es la conformación 

de otro tipo de subjetividad, que para el caso de Chile al 

menos, es una “subjetividad activa” (movilizada) que 

comienza a habitar lo social, afectando la normal 

complacencia de la institucionalidad política, politizando- 

a riesgo de no ser rigurosos en la generalización- la 

sociedad. Tal subjetividad politizada, de claro carácter 

generacional, descansa en formatos prácticos y activos que 

han conformado un nuevo registro de experiencias 

individuales y colectivas, distanciadas del sujeto-

ciudadano políticamente pasivo de los noventa, asociado al 

consumidor. Los actos, las prácticas, los discursos, las 

representaciones y relaciones sociales que ponen en 

circulación las movilizaciones ciudadanas prodemocráticas, 

constituyen lo que Raymond Williams llamó recursos de 

esperanza. 

La ampliación del campo democrático que permite la 

articulación de tales recursos, a partir de la movilización 

estudiantil, puede leerse como una política de esperanza 

impulsada por la ciudadanía. Esperanza, en este sentido, 

deja se asociarse a la pasividad (la espera), que puede 

rayar en el conformismo del consumidor, para proponerse 



29 
 

como una forma activa y rebelde de producción del futuro. 

Una política de esperanza, en tanto actos instituyentes de 

nuevas experiencias, relaciones sociales y 

representaciones, vincula lo actual con lo por venir, 

realizando un cambio en su orientación de la pasividad a la 

actividad, pero sin desechar la paciencia, abriendo lo 

posible a modos de organización e institución diferentes. 

De tal forma una política de esperanza implica un soporte 

afirmativo hacia el futuro. 

Paradojalmente en Sudamérica, las movilizaciones sociales 

y ciudadanas se han acompañado de un giro “antiprogresista” 

en lo que refiere a la política institucional. Argentina y 

Brasil son los casos paradigmáticos. En paralelo, los 

cuestionamientos a los gobiernos de Venezuela, Ecuador y 

Bolivia, parecen confirmar “el fin de la marea rosada” o, 

al menos, un estancamiento del progresismo institucional. 

Sin embargo, desde el impulso movilizador y su política de 

esperanza, puede darse una vuelta de tuerca al giro 

conservador. Desde mi óptica, la política de esperanza 

impulsada por una subjetividad activa se juega en la 

posibilidad de producir un nuevo imaginario social 

democrático, cuyo soporte afirmativo es “el principio de lo 

común”. 

No obstante, el potencial de una Política de Esperanza 

requiere de paciencia para desarrollar el trabajo de 

traducción necesario por la “larga revolución de lo común”, 

que incluye tanto la dimensión agencial como la 

institucional. Aunque hoy su prioridad esté en producir un 

sentimiento común: la no conformidad con el orden 

demoliberal actual. 

13/06/2016 

   



30 
 

Dejar soñar el mundo.  

Apolline Torregrosa 

Desde hace unos meses, algunas plazas de distintas 

ciudades de Francia están ocupadas por personas que se 

instalan y conversan entre sí, organizan asambleas y 

preparan diversas acciones para el día siguiente, que 

tendrán ciertas repercusiones en los medios. Estos 

movimientos están en resonancia con los Indignados, 

movimiento que emergió en España el 15 marzo de 2011, en 

repuesta a la crisis que azotaba Europa. Estos últimos 

años, se multiplicaron los movimientos sociales que 

prefieren re-tomar la calle de manera pacífica, desde una 

organización horizontal, sin buscar confrontaciones, ni 

revoluciones. Francia conocida por sus protestas públicas, 

sus manifestaciones constantes y a veces juzgadas como 

excesivas, ha tomado otro rumbo en estas acciones sociales, 

que se visibiliza en el movimiento denominado Nuit Debout. 

Estamos ante efervescencias organizadas desde las redes 

sociales y los medios personales, ajenas a partidos 

políticos, ofreciendo otro panorama de contestación social, 

otra forma de oponerse al sistema imperante. Los Indignados 

en España, la Primavera Árabe o la Nuit Debout en Francia, 

se alejan de las manifestaciones habituales, protagonizadas 

por un partido político, lideradas y limitadas por un 

cortejo que marcha en la ciudad, siempre con la 

autorización de la administración pertinente. Es una 

ocupación del espacio cotidiano, realizada de manera 

espontánea para expresar el malestar, una saturación a los 

discursos políticos repetidos. 

Inspirado de uno de los lemas de los Indignados “Si no 

nos dejáis soñar, no os dejaremos dormir”, la Nuit Debout, 

o “noche en pie” se presenta como una reconquista 

ciudadana, que se organiza desde una miríada de 



31 
 

emprendimientos, lugares y voces, que impulsan a repensar 

las situaciones actuales. Algunas iniciativas son orales, 

otras más corporales – individuales y/o grupales, 

formativas, a veces contra el gobierno, la ley de trabajo, 

una empresa o simplemente para incitar el diálogo sobre lo 

que cada uno espera de esta agrupación viva. Todo ello 

conforma una pequeña ciudad dentro de la gran ciudad, donde 

prima lo comunitario frente a la metrópolis 

industrializada. Ofrece la oportunidad de poner en práctica 

lo que se expresa: economía solidaria, difusión propia, 

política desde el debate, etc. Una manera de reinventar la 

democracia que parece perderse en los países europeos. 

Actividad viva que Maffesoli define como una misa nocturna, 

donde el sentido es estar juntos desde lo emocional y no el 

deber u objetivos precisos. Son reuniones que no se 

proyectan en un porvenir, sino que se revelan en un 

presente sensible, para soñar el mundo tal como lo 

presentimos, tal como nos gustaría que sea. 

Esta situación emerge en una supuesta democracia donde el 

pueblo ya no tiene la palabra, sino que está expresada por 

representantes que ya no le representan, ya que se 

representan solamente a ellos mismos y a su grupo político 

tal como lo expresa Edgar Morin; podríamos decir que 

estamos en un simulacro de democracia y política, que 

simula tratar lo cotidiano para hacer perdurar estructuras 

de poderes. Por ello, el pueblo simplemente, siente la 

necesidad de estar con los otros, ocupar sus espacios, sus 

plazas, el lugar arquetipal del encuentro vivo, para 

reestablecer el dialogo en la ciudad, para estar juntos e 

intercambiar sin representaciones. Justamente en las redes 

sociales se han compartido estas letras de Pablo 

Neruda: “Podrán cortar todas las flores, pero no podrán 

detener la primavera”. Se reinventa así la ágora 

contemporánea, desde la ocupación de las plazas, estos 



32 
 

espacios que vieron nacer la democracia y que nos vuelven a 

hacer vivir el deseo de tener la palabra y compartirla 

juntos. El impulso de participar es más sensible, 

espiritual, ético, es la expresión de una contestación 

desde la fusión con el espacio colectivo. Experiencia que 

invita a desplazar el poder, para dejar lugar a la 

intervención de cada uno, como un elan colectivo que 

circula vitalmente. Efervescencias que se alejan de todo 

sistema de poder, para generar y ofrecer modos de relación 

desde una organización horizontal, donde cada uno pone a 

disposición su saber hacer. Realidad bien ilustrada por la 

escritora Sarah Roubato: “Dans ce pays, le rêve est 

difficile. Je ne parle pas du rêve qui s’éteint une fois 

rentré chez soi, une fois l’euphorie passée. Je parle d’un 

rêve qui s’implante dans le réel. Un changement qui ne se 

déclare pas mais qui s’essaye, les mains dans le cambouis 

du quotidien.” 

14/06/2016 

   



33 
 

Vidas paralelas.  

Fátima Gutiérrez 

El Kerameikos era la colina en la que vivía y trabajaba 

el gremio de los alfareros, en la antigua Atenas; a sus 

pies, se arrojaban las cerámicas defectuosas y la forma, 

generalmente cóncava, de sus pedazos se parecía al 

caparazón de un crustáceo, por lo que a cada uno de ellos 

se le llamó óstrakon, que significa “cáscara de huevo” o 

“caparazón” en general. En el corazón del invierno 

ateniense, pasado ya el tiempo de las cosechas, los 

ciudadanos, después de reunirse en asamblea, votaban sobre 

la necesidad de un “ostrakismós”, un destierro por 

ostracismo. Si el número de votos contado por los arcontes 

era suficiente (debían llegar a 6.000), se dirigían al 

Kerameikos y escribían en un óstrakon el nombre del 

político que deseaban, por el bien de su polis, que se 

mantuviera alejado de ella durante diez años. El que 

obtenía un mayor número de votos debía abandonar Atenas en 

un plazo máximo de 10 días. El ostracismo había nacido como 

un singular modo de luchar contra la tiranía. 

Pero el ciudadano ateniense también era un ser humano y, 

como tal, estaba sujeto a la envidia, a eso que José 

Ingenieros llamó “la pasión de los mediocres”; por lo 

tanto, no siempre fue el amor a la polis, el desear su buen 

funcionamiento o un anhelo de justicia lo que se grabó en 

el cachito de cerámica rota del ateniense con derecho a 

voto (no más de un 10 %), sino ese “suave consuelo de la 

envidia” del que nos habló Plutarco a través de la vida del 

ejemplar Arístides: cuando un ciudadano analfabeto, sin 

saber quién era, le pidió al estadista que escribiera su 

propio nombre en el óstrakon, éste le preguntó si el 

político le había agraviado en algo, a lo que el hombre 

respondió que no, que ni siquiera le conocía, pero que le 



34 
 

molestaba que todo el mundo le llamara Arístides el Justo. 

Entonces, en silencio y sin desvelar su identidad, 

Arístides escribió su propio nombre en el óstrakon antes de 

devolvérselo al campesino. Fue desterrado y seguro que el 

miserable analfabeto sintió eso que la lengua alemana 

define con una sola y rotunda palabra: Schadenfreude, 

alegría por el mal ajeno. Sin embargo, la auténtica razón 

de esta incruenta pero humillante sanción (el desterrado 

sólo debía vivir fuera de la polis pero, en ningún momento, 

perdía sus demás derechos) parece, siempre según Plutarco, 

que se debió, en este caso, al disgusto por el bien ajeno 

de Temístocles que, rabioso por la popularidad del Justo, 

hizo correr el infundio de que deseaba hacerse con el poder 

absoluto y “llamó miedo a la tiranía a lo que era envidia 

de su gloria”. Tres años después, ante la aterradora 

amenaza de Jerjes, a él y a otros exiliados forzosos, se 

les levantó el castigo. Y es que parece, aunque siempre 

haya quien se empeñe en lo contrario, que la unión hace la 

fuerza; pero no nos damos cuenta más que cuando tenemos que 

hacer frente a una gran amenaza exterior. Desgraciadamente, 

el curso de la Historia señala que sólo los muy sabios son 

capaces de aprender de sus pasados errores y todos los 

demás, que en esto sí que tenemos la mayoría absoluta, 

tropezamos y volvemos a tropezar en las mismas piedras, 

caemos y volvemos a caer en las mismas trampas. 

También nos cuenta Plutarco (nada partidario de esta 

práctica), en la vida de Arístides el Justo, que el último 

de los castigados por el ostracismo fue Hipérbolo, un 

demagogo a quien, como a todo demagogo, se le iba la fuerza 

por la boca, lo que contribuyó, en buena medida, a que 

Atenas perdiera la guerra contra Esparta. En su momento, 

Alcíbiades (un personaje nada recomendable que lo mismo 

servía a su Atenas natal que a Esparta, su mortal enemiga, 

dependiendo de sus propios intereses) y Nicias 



35 
 

(responsable, por su carácter gris, dubitativo y 

supersticioso, y por su desastrosa estrategia, de la 

derrota final de Atenas en la guerra del Peloponeso), si 

bien eran encarnizados rivales políticos, al sospechar que 

caería sobre la cabeza de uno de ellos el castigo del 

ostracismo (porque Hipérbolo intrigaba para ello), instaron 

a sus respectivos partidos a que se confabularan contra el 

infeliz demagogo quien, finalmente, fue el desterrado. Y no 

es que no hubiera hecho méritos para ello, todo lo 

contrario, pero quizá la suerte de Atenas hubiera sido 

diferente si el buen ciudadano hubiera pensado mejor el 

nombre que debía aparecer en su óstrakon, si no se hubiera 

dejado manipular por políticos sin escrúpulos, poco dotados 

o mucho más interesados en sus mezquinas y personales 

ambiciones que en la res publica. En definitiva, más 

pendientes de “servirse de” que de “servir a”. Occidente se 

llena la boca hablando de la democracia ateniense; sin 

embargo, parece no haber aprendido nada de los errores de 

los ciudadanos, y de los políticos que estos eligieron, que 

acabaron con ella al arrojarla, primero, a los pies de 

Esparta y, finalmente, a los de Macedonia. 

Por cierto, el domingo, en España, votamos. 

21/06/2016 

   



36 
 

“Ahora tenemos el cartel”. Imaginarios, prácticas 

y relatos.  

María Eugenia Rosboch 

Por ser esta la primera vez que escribo una nota de 

opinión en nuestra red, voy a proponer que reflexionemos 

sobre dos modelos que, en mi entrañable Argentina, están 

peleando desde hace más de una década: el relato y la 

práctica. ¿Por qué me interesa denominar así al difícil 

momento político por el que atraviesa mi querida nación? 

Porque considero que nos estamos enfrentando a la dualidad, 

hartamente debatida entre estudiosos del lenguaje y de los 

símbolos, entre el decir y el hacer. 

Hasta hace unos meses atrás, el gobierno que se erigía 

sobre el relato, recreaba imaginarios sociales donde el 

pueblo era el principal portador de sentido, un magma de 

significación con bordes difusos desde donde penetraban y 

se evadían multitud de prácticas que, en mucho, atentaron 

con el nodo articulador de ese imaginario, pero que la 

fuerza de su sentir, lo mantuvo, algo golpeado, pero lo 

mantuvo al fin. Muchos tomaron su bandera, se sintieron 

incluidos y en el fervor de la batalla por “el modelo” 

fueron permisivos o desconocieron los llamados de alerta 

que indicaban desvíos, utilizaciones ventajosas o 

incongruencias. 

Con el nuevo gobierno, en cambio, se invoca al silencio, 

denunciando la fugacidad del relato, se cuela entre los 

difusos márgenes del imaginario ya lastimado y se posiciona 

como el portador de soluciones efectivas ante un torbellino 

de deseos que, de tantos, se chocan entre sí y entorpecen 

los movimientos. El imaginario de pueblo se diluye en el de 

“buen vecino”, se habla poco y se hace y deshace mucho. 



37 
 

Pero el problema estriba en que no hay relato sin 

práctica, ni práctica sin relato. Por más que enunciemos el 

fin de la ideología en pos de la remanida búsqueda del 

camino hacia el progreso, hay imaginarios de país, de 

pueblo, de nación que orientan nuestras decisiones 

políticas. Y, en sentido inverso, si con la práctica no 

respetamos los preceptos del relato imaginado, pierde su 

potencia y no hay posibilidad de prefigurar un futuro. 

Latinoamérica está atravesada por esas disonancias que 

generan graves perjuicios a sus pobladores. Multitudes de 

personas se movilizan o son movilizadas guiadas por la 

esperanza de la inclusión social, derrotero que comienza 

con el torso erguido y el caminar ágil, pero que 

indefectiblemente concluye en una ir y venir cansino que 

solo encuentra el látigo de la promesa vacía, incumplida. 

Un ejemplo de esto lo podemos ver en una escena que 

recuerdo recorrió los medios en mi país, un integrante de 

la Comunidad Wichi radicada en el norte de la Argentina, 

mira un viejo cartel donde el gobierno anuncia que se 

realizarán obras de infraestructura que traerán agua 

potable a su pueblo, desde nuestra perspectiva, ese cartel 

indicaría la promesa incumplida, pero no fue esa la 

explicación que dio aquel hombre desdentado, sino que, con 

mirada segura sonrió y afirmó: “Ahora tenemos el cartel”. 

Cuando construimos un relato sobre los pilares de 

arraigados imaginarios sociales, estamos invocando la 

fuerza acumulada por largos procesos históricos de 

construcción de sentido; esa potencia otorga poder al que 

la porta, pero también lo responsabiliza de su uso; pero si 

los negamos, si intentamos borrarlos, estamos tapando el 

sol con la mano y sabemos las consecuencias que eso trae. 

Las expectativas construidas, los sueños incumplidos siguen 



38 
 

alimentando el sinsabor social que, por más que se intente 

encintar, el malestar estalla y el rugido brota. 

No solo Argentina y Latinoamérica están sumergidas en 

estos dilemas, sino que el mundo en general es motorizado 

por imaginarios de raza, pueblo, democracia… que según sea 

la potencia del deseo, pueden desatar guerras, atentados y 

penurias perjudicando, siempre, al más débil. Es 

responsabilidad de intelectuales y decidores políticos que 

pensemos bien en qué decir, qué escribir y cómo actuar en 

consecuencia, porque somos muchos los que deseamos un mundo 

mejor y creemos en la palabra del otro. 

25/06/2016 

   



39 
 

La resistencia académica.  

Francis González 

Iniciar una columna de opinión en medio de tanta 

turbulencia social es un reto astronómico para una docente 

sensible y cuestionadora como yo. Pero es mi deber moral 

hacerlo; soy pedagoga en un país hermoso y al mismo tiempo 

convulsionado producto de una crisis estructural que me es 

difícil explicar. Hablaré de lo que me toca el corazón, de 

lo que me produce insomnio y preocupación en mi 

cotidianidad: la educación venezolana. 

Como fenómeno social fundamental la educación ha sido 

representada en el colectivo como un proceso de formación 

integral necesario para la convivencia en comunidad y una 

manera de transmitir los valores que la sociedad pregona. 

Sin embargo, a partir de la crisis venezolana con todas sus 

aristas, he visto convertirse al proceso educativo en una 

víctima del poder desde un sistema político impositivo, 

absurdo y decadente que asume la educación como una especie 

de panfleto propagandístico que responde a intereses 

políticos e ideológicos “socialistas” que contradicen 

además nuestro texto constitucional que expresa claramente 

en el artículo 102“ la educación es…democrática, gratuita y 

obligatoria…fundamentada en el respeto de todas las 

corrientes de pensamiento”. 

Por otro lado, la educación como visión de progreso 

individual, familiar, comunitario, social y nacional 

comienza a parecer poco rentable para nuestros jóvenes que 

ven en ella un “bien no necesario” en estos momentos 

coyunturales. Ideas que producen cada día una cantidad 

exorbitante de deserción en todos los niveles educativos, 

viéndose con más fuerza en las universidades autónomas que 

con su visión plural y democrática se convierten en 

instituciones que atentan contra la unicidad de pensamiento 



40 
 

y son presionadas con prácticas indecibles para ahogar su 

voz y misión social. 

Allí como testigo presencial asumo una lucha constante 

con otros académicos para así evitar lo que tanto tememos: 

quedarnos sin estudiantes, sin almas con quien compartir 

saberes, sin futuros colegas que nos ayuden a combatir la 

desidia, la desesperanza y la apatía que el sistema ha 

generado aunado a la violencia y la lucha por sobrevivir 

que carcome el sentir del ciudadano, pues a modo de Darwin 

la sobrevivencia comienza a ser la del más fuerte (con 

todas las implicaciones éticas que esto conlleva). 

Surge así, eso que he llamado la “Resistencia Académica”. 

Un grupo de docentes que aún creemos en el país, en la 

educación, en la formación humana como un elevado principio 

que nos acerca a los otros, nos amplía el horizonte, nos 

permite expandir las alas del saber para ser libres pero 

también más responsables sobre cómo y para qué es ese 

saber. Añado que no solo creemos en la educación, sino al 

estar de pie en nuestras aulas frente de nuestros muchachos 

lo hacemos con valentía, convicción, mirándolos a los ojos 

con un discurso de esperanza que hemos empezado todos a 

compartir en nuestros espacios académicos: “Esto va a pasar 

y cuando pase estaremos juntos reconstruyendo el país que 

queremos”. 

Este esfuerzo les confieso es diario, es como escalar una 

montaña gigantesca sin que nadie nos haya preparado para 

eso, es luchar contra esas representaciones emergentes que 

están destruyendo el espíritu de nuestros jóvenes y 

ciudadanos y en el que estamos alerta para que no nos 

arrope a nosotros, la tentación de caer está siempre cerca 

pues las ideas que comienza a prevalecer son: mejor no 

estudiar mejor no preocuparse, hay que salir a buscar el 

pan del día, ya estudiar no sirve de nada; expresiones 



41 
 

comunes en nuestros estudiantes universitarios y el 

colectivo social contra lo cual combatimos sin descanso. 

Que el mundo lo sepa, los rebeldes académicos que creemos 

en la educación no daremos jamás un paso atrás, la historia 

nos puso la tarea de asumir un posicionamiento ético en 

esta situación por lo tanto nuestro frente será la 

esperanza, nuestros principios no son negociables, 

seguiremos inyectando amor y progreso en las mentes de 

nuestros estudiantes y no los dejaremos claudicar ante el 

sistema más oscuro instaurado jamás en nuestro suelo. Esas 

representaciones negativas serán borradas, la historia así 

como nos exige también nos acompañará a quienes en 

presencias invisibles formamos para humanizar. 

Y aunque entendemos que el reto es épico seguiremos 

resistiendo en la pluralidad, el respeto y la tolerancia, 

pero sobre todo en la solidaridad, ya que educar se ha 

convertido en nuestra amada Venezuela en un acto de 

resistencia, sí, pero también en un acto de apoyar y ayudar 

al otro en su formación de ser mejor persona, ciudadano y 

profesional competente para la reconstrucción del país. 

30/06/2016 

   



42 
 

Brasil acorda! Queremos uma educação  

democrática! Educação para todos/as!  

Vitória Amaral 

Como professora de Artes Visuais, da Universidade Federal 

de Pernambuco e Presidente da Federação de Arte/Educadores 

do Brasil no período 2012/2013, venho aqui ressaltar a 

importância da arte/educação: da Educação Infantil ao 

Ensino Superior, para termos um país com uma população 

reflexiva, autônoma, criativa e crítica. Na formação do 

povo brasileiro é fundamental que se tenha o ensino de 

artes visuais, dança, música e teatro em todos níveis 

escolares, citando John Dewey: “Arte como Experiência”, 

necessária para a formação cidadã e de aprendizagem. Para 

isso é imprescindível a inclusão de uma prática intensa em 

artes, para a formação de sujeitos críticos e com uma visão 

de mundo colaborativa e de sociedade justa e ética. Assim 

sendo, é importante que, além das crianças, jovens e 

adultos, em período escolar, tenham aulas de artes, seus 

professores e professoras devam ter formação especifica e 

de licenciatura (formação de professores/as) em artes 

visuais, dança, música e teatro, para que tenham 

apropriação dos respectivos conhecimentos. Porém, o 

Ministro da Educação do Brasil, em nome de um governo 

federal ilegítimo (pois não foi eleito pelo povo 

brasileiro) publica uma Medida Provisória 746/2016 (o que 

só se faz em uma ditadura) para mudar a Lei de Diretrizes e 

Base da Educação, modificando o Ensino Médio. Nessa Medida 

Provisória eles pretendem excluir o ensino de Artes, 

tornando assim uma educação mais técnica e utilitarista, 

focando na formação profissional do estudante, deixando de 

fora as artes, a filosofia, a sociologia e a educação 

física; consequentemente, tornando o acesso, às 

universidades brasileiras, exclusivo à elite econômica, que 



43 
 

não tem a necessidade imediata de trabalho e afastando as 

classes pobres do pensamento acadêmico. A educação 

brasileira precisa de mudanças, mas, antes de torná-la 

efetiva, precisamos refletir mais e iniciar as 

transformações pelas estruturas escolares e pelo 

aprofundamento de professores e professoras em suas áreas 

de conhecimento. O que é outro problema trazido pela MP 

746/2016, a falta de responsabilidade desses gestores que 

alegam que o “notório saber” seja o suficiente para 

garantir uma educação de qualidade. A lei de Diretrizes e 

Base de 1996, ratificado pelo Plano Nacional da Educação 

(2015), que obriga os/as professores/as terem formação no 

campo específico do conhecimento na área de formação de 

professores/as (a Licenciatura) deixa de existir. 

Vieram as eleições municiais, uma decepção! A direita, 

com políticos fundamentalistas, tomam o poder de norte a 

sul do país… o que será de nós, brasileiros? Quando 

estávamos saindo da linha da pobreza, melhorando a inclusão 

de estudantes de escolas publicas nas universidades, 

aumentando a autoestima do povo… vem esse golpe! 

Que sociedade é essa que queremos? De mão de obra barata 

e pouco conhecimento, reflexão e visão crítica? Ou uma 

sociedade na qual, todos tenham o direito à educação em 

todos os níveis, inclusive na Educação Superior? 

Precisamos de uma sociedade com pessoas criativas, 

autônomas e capazes de dialogar com outras pessoas de 

qualquer parte do mundo e para isso, a arte e o seu ensino, 

tem papel fundamental! 

09/11/2016 

   



44 
 

Antropoceno, era generada por la desidia  

y egocentrismo humano.  

Carlos Arturo Blandón Jaramillo 

Antropoceno: Término acuñado en el año 2000 por el 

ganador del premio nobel de química Paul Crutzen, quien 

considera que la influencia del comportamiento humano sobre 

la tierra en los últimos años ha constituido una nueva era 

geológica. 

Hace 38 años tuve la fortuna de nacer en un municipio 

apartado de los grandes orbes industrializados, lo que 

posibilitó el conocimiento de primera mano de la 

integración de las actividades del campo realizadas de 

manera aún rudimentaria con la fauna y la flora de la 

región del eje cafetero, tiempo aquel de creencia en las 

cabañuelas cada inicio de año, y lo que es aún parecía que 

tenían coincidencia, de salir a jugar al campo con 

tranquilidad, de no sentir olores extraños en cada 

caminata, pero poco a poco aquella realidad y aire limpio 

ha ido desapareciendo a tal punto que en la actualidad se 

escucha frecuentemente la frase “El clima está loco, no sé 

si ponerme saco o ir en ropa aireada”, y es que es una 

realidad que en nuestro proceso de desarrollo económico y 

tecnológico hemos olvidado, finalmente, lo que significa la 

calidad de vida, por convertirnos en personas autómatas sin 

tiempo de calidad con nuestras familias, sin tiempo para 

amar nuestro planeta como en otrora se hacía, cuando se 

respetaban la fuentes hídricas y la fauna silvestre, hoy 

por hoy queremos todo rápido, exigimos de nuestros 

gobernantes políticas de desarrollo cada vez más 

contundentes, pero nadie se detiene a observar que no 

deberíamos actuar como un grupo con intereses individuales 

donde cada miembro hace lo propio para sobresalir y obtener 

el beneficio individual, sino como un equipo que habita en 



45 
 

la misma casa “La Tierra” y que como equipo es nuestra 

responsabilidad realizar lo necesario con el fin de 

preservar la sana convivencia no solo con los de nuestra 

especie sino también con otras especies tanto animales como 

vegetales; pero las dinámicas económicas, la pérdida de 

valores, los egos, la ambición y el hambre de poder han 

llevado al deterioro de la célula de la sociedad a niveles 

en los cuales ya no reconocemos ni a nuestros propios 

hijos, arrojamos basuras a cualquier parte, atropellamos a 

todo ser viviente que se interponga en nuestro camino con 

tal de alcanzar los objetivos trazados. 

¿Hasta dónde y hasta cuando nos daremos cuenta que 

calidad de vida no significa necesariamente desarrollo 

tecnológico a toda costa sino con responsabilidad?, 

Tal vez calidad de vida está más asociada a la definición 

de las palabras armonía, tranquilidad, equidad, 

fraternidad, FAMILIA, sin embargo, impulsamos a toda la 

generación joven a ser cada vez mejores, los presionamos 

constantemente para que alcancen grandes puestos, porque 

tenemos la concepción que eso significa salir adelante, yo 

en cambio replanteó esa frase de cajón y casi cliché SALIR 

ADELANTE, por crecer espiritualmente, socialmente y tener 

responsabilidad y tranquilidad de vida. 

¿Qué nos ganamos los seres humanos saliendo adelante 

desde la perspectiva actual si carecemos de tiempo hasta 

para nosotros mismos? 

Seguramente estos pensamientos son arraigados desde 

nuestras generaciones en el que simplemente nos educaron 

para trabajar y trabajar, para estudiar y estudiar, y 

dejaron de un lado el hecho de vivir, de disfrutar cada 

instante y cada detalle que nos ofrece el espacio, el 

entorno, las personas, hemos sido como una especie de 



46 
 

fabricación que fue hecho para producir y producir, estamos 

en una sociedad consumista del capitalismo, operamos como 

grandes fábricas de producción, hemos sido programados, 

para nacer, estudiar, trabajar, pagar facturas y morir. 

02/08/2016 

   



47 
 

Fragmentos: valores, ficções úteis e imaginários.  

Manuel Alves de Oliveira 

Os imaginários sociais constituem representações da 

realidade. Por eles e com eles, a par de outras construções 

configuradoras dos acontecimentos e das experiências, vemos 

o mundo, convivemos, garantimos referenciais, mudamos a 

maior ou menor aceitação do que nos chega e do seu sentido, 

tendo em conta contextos, circunstâncias, sempre diversos e 

sempre novos. Cada vez mais a reflexão sobre o seu sentido, 

ou a simples observação desses contextos, suscita e parece 

revelar que, sobretudo graças a uma híper-informação e a 

uma aparente comunicação, assistimos a uma ausência de 

intervenção nos tecidos e sistemas sociais reais, face à 

crença ou ao mito de que basta a imagem e a sua construção 

para que os contextos e realidades se alterem. À semelhança 

do homem mítico, também nós confundimos cada vez mais o 

simbólico com o real, o sagrado com o profano, a imagem com 

a realidade. Também nós desenhamos a seta no animal da 

pintura rupestre e acreditamos que a caçada fica garantida, 

apesar de a nossa caverna ser hoje outra e poder 

identificar-se com uma qualquer rede social, um qualquer 

ecrã de televisão, computador ou telemóvel. Dedilhamos, 

escrevemos, emitimos um “like”, damos um “palpite” com a 

leveza de quem não precisa de questionar a “evidência”, e 

acreditamos piamente no nosso grande contributo para a 

mudança da face da terra. Talvez tontos, mas aparentemente 

felizes. E é sob o efeito desta penumbra que olhamos alguns 

exemplos como a “crise de valores”, o “panama papers”, a 

liberdade de expressão, ou a crise dos refugiados, entre 

muitos outros exemplos da nossa “realidade” de todos os 

dias. 

 

 



48 
 

“CRISE DE VALORES” 

Vivemos um tempo em que se apregoa e aceita com alguma 

naturalidade uma “crise de valores”. 

Face a esta “crise”, podemos, sucintamente, considerar 

duas perspectivas: há crise, se considerarmos que valores 

habituais e tradicionais são frequentemente ignorados e 

esquecidos; não a há, se considerarmos que outros valores 

estão na ordem do dia e presidem à acção humana. Podemos, 

por exemplo, considerar que a coesão social, a 

solidariedade, a equidade, a liberdade são valores em 

crise, ou que valores como a competitividade, o êxito, o 

dinheiro, a “esperteza”, são, entre outros, os grandes 

valores do nosso tempo. 

Talvez a ambiguidade relativamente à crise ou não crise 

resulte da falta de coragem suficiente para nos olharmos 

nos olhos, porque, em nome de um certo pragmatismo 

conveniente, estaremos a construir imaginários onde os 

valores não passam de “ficções úteis”, escondendo o que é 

relevante, e dando relevância ao que se não 

pratica. Importa construir realidades para que se não mude 

o que deveria ser mudado. Importa simular acções no que não 

interessa ou interessa pouco, para que, por essa via, se 

possa dar a sensação de que o mundo está diferente e a 

mudar. O “habitus principiorum” pode bem ajudar a essa 

ambiguidade: Não há nada melhor que encher a boca com 

princípios como a equidade e justiça social para permitir 

que a desigualdade e a pobreza aumentem. Ou falar todos os 

dias no direito ao trabalho para que, na realidade, o 

desemprego se agrave. Ou considerar a democracia um valor, 

ao mesmo tempo que nos submetemos a tiranias como as do 

mercado ou aos ditames de qualquer instituição não 

legitimada democraticamente, de cariz supranacional (a 

União Europeia pode ser um exemplo). Ou invocar interesses 



49 
 

de Estados face ao que consideramos sagrado como os 

direitos humanos, mesmo sabendo que um Estado parceiro não 

hesita em desrespeitar esses direitos. Ou convictamente 

invocar liberdades para permitir que a tirania do livre 

arbítrio se imponha sem critério ou sem regra. A ficção dos 

valores e dos princípios vende bem. Apesar dos paradoxos e 

da sua evidência, persiste o sabor da consolação de quem 

domina, e impera a massagem de quem é dominado. Afinal, uns 

e outros felizes face a tantas inevitabilidades. 

O “PANAMA PAPERS” 

Como se nos não bastassem as surpresas de todos os dias, 

já banais e naturais, ficamos a saber, não há muitos dias, 

que muitos são os chefes de Estado, muitos os políticos e 

muitos os empresários envolvidos em mais uma das muitas 

histórias de benefícios e/ou evasões fiscais. Os 

jornalistas, mais uma vez chegaram primeiro e, nesta 

matéria, terão desempenhado o seu papel. Não consta, apesar 

do grande alarido inicial, que os políticos nacionais de 

todos os quadrantes tenham introduzido grandes mudanças nas 

legislações nacionais, ou nas práticas ou políticas à 

escala nacional ou global. Talvez a ficção e o faz-de-conta 

continuem a fazer a regra. Aliás, só se altera o que 

verdadeira e efectivamente se quer alterar. Ora, mesmo que 

a desigualdade e as dificuldades reais de todos os dias 

possam aumentar, o sistema, com as suas contradições, pode 

continuar a humilhar e simular. Sempre houve Sísifos 

felizes na inutilidade. E talvez assim desejem continuar. 

Claro que há sempre que distinguir entre o que é legal e 

o que o não é. Mas, de há muito, autores como Joseph 

Stiglitz (Nobel de Economia) defendem a necessidade de 

“encerrar os bancos offshore, e os seus parceiros onshore, 

que têm sido tão bem-sucedidos a contornar as regulações e 

a promover a sonegação e a evasão fiscal”. Considera mesmo 



50 
 

não haver um único bom motivo para a sua existência, a não 

ser a evasão fiscal. O que impede a política, e os 

políticos, de garantir mais transparência, rigor e 

responsabilização? Gabriel Zucman, em “A Riqueza Oculta das 

Nações”, além de referir não haver razões para esperar, 

porque “a dissimulação fiscal pode ser vencida”, alerta 

para o facto de as riquezas privadas serem largamente 

superiores às dívidas públicas, e refere ser chegado o 

tempo de os governos serem confrontados com as suas 

responsabilidades pela falta de audácia e determinação, 

dados que “as soluções existem”. Será que querem mesmo 

mudar alguma coisa? 

Continuam as diferenças entre os actos e as proclamações. 

Talvez a hipocrisia persista como regra de jogo. Ou a 

persistência na criação de imaginários sociais que garantam 

o simulacro da mudança. 

Poderemos sempre continuar a pensar que as empresas estão 

descapitalizadas porque o contexto assim o determina (os 

luxos e mordomias de muitos empresários nada têm que ver 

com as suas empresas!), que a economia paralela em Portugal 

não ultrapassa um quarto do PIB, ou que a nível nacional ou 

global tudo está a ser feito para mudar a realidade. Bastam 

notícias a dizer-nos “como pensar nisso”. E imaginários que 

nos ajudem a acreditar. 

BRINCANDO AOS REFUGIADOS 

Não há muito tempo pudemos ver alunos de escolas, com 

responsáveis e agentes educativos de todos os quadrantes, 

em grande jornada de sensibilização para o problema dos 

refugiados. Era um tal vira-vira de mochilas, cada uma com 

os haveres mais bizarros, para o caso de alguém se sentir 

no lugar de refugiado. Se fosse refugiado, o que levaria na 

sua mochila? As respostas foram das mais interessantes. 



51 
 

Telemóveis, livros, conservas, em suma, uma variedade de 

coisas pensadas em contexto de boa disposição. Claro que os 

simulacros são um bom instrumento de sensibilização. Quem 

duvida da utilidade dos simulacros de incêndio, como 

prevenção para eventual situação de risco? Mas levar o 

simulacro a extremos desta natureza, além de ridículo, 

parece pouco educativo. Banalizar problemas sérios e reais 

começa, infelizmente, a tornar-se também coisa banal. E é 

triste que aconteça. Mais triste ainda, vindo de quem tem a 

obrigação do pensar crítico e reflexivo e de abrir caminhos 

para essa mesma reflexão. Talvez alguns tenham aproveitado 

a oportunidade. Mas para muitos, infelizmente, foi mais um 

motivo de espectáculo e de festa. Imaginários felizes, mais 

uma vez, como receita para situações degradantes e pouco 

humanas. Infelizmente, com muita gente feliz e realizada. 

A INTERNET, AS REDES E A LIBERDADE DE EXPRESSÂO 

Se uma sociedade ou um Estado são totalitários impõem 

deploráveis censuras. Uma das liberdades que mais sofre é a 

de opinião ou expressão. E isso é inaceitável do ponto de 

vista ético ou dos direitos individuais. Lutar pela 

liberdade de expressão, informação é um imperativo 

democrático. Dominique Wolton, em entrevista ao jornal “O 

Público” de 1 de Novembro de 2016, afirma que “o jornalismo 

trocou a grandeza da oferta pela tirania da procura”, e, 

referindo-se à internet, diz que “a grande batalha futura 

não é acabar com ela, mas estabelecer regras. Actualmente é 

um faroeste que só serve a tirania económica e financeira”. 

Ou seja: o contraponto à censura dos totalitarismos não é 

uma liberdade a qualquer preço, ou a ausência de regras. 

Apesar da insistência das maiorias num imaginário social 

que confunde liberdade de expressão com pura arbitrariedade 

e prepotência, ao mesmo tempo que considera que a 

existência de regras se confunde com censura. É o melhor 



52 
 

pretexto para não mudar o que de há muito devia ser mudado. 

Em trabalho de tese sobre “globalização, competitividade e 

coesão social – relevâncias e opacidades”, defendemos que a 

globalização “só o é em parte e nem sempre na melhor 

parte”, resumindo-se às vertentes comunicacional e 

económico-financeira, numa relação de estreita dependência 

e ao serviço de tiranias instituídas. E se não se entende 

porque não se encerram “offshore”, não se entende como é 

possível alguém circular em auto-estradas da informação sem 

estar devidamente identificado para que possa ser 

responsabilizado pelos seus actos e afirmações. O óbvio não 

se muda, sem que se entenda porque não muda. Há paradoxos 

que vendem e vão continuar a vender bem. 

Em conclusão, e sem concluir: valores, afinal, são 

valores. Simulacros são fingimento de que se tem o que se 

não tem. E há imaginários que vendem e fazem plausível o 

que deveria ser inadmissível. 

23/11/2016 

   



53 
 

Pokémon Go: cacería imaginaria. 

Paula Vera 

“¡Estalló la fiebre!”. “El juego que atrapa”. “Poseídos 

por los celulares”. “Víctimas de un hechizo o una 

epidemia”. “Territorio tomado”. “Decenas de jóvenes 

caminando como zombis y mirando sus teléfonos”. Y mientras 

un diario titula que un joven “Muere atropellado mientras 

perseguía pokemones”, una madre cuenta que “¡Pokémon logró 

sacar a mi hijo de su habitación para tomar aire fresco!”. 

 

El auge que tuvo el tema en los medios de comunicación no 

duró más de una semana pero logró instalar y, al mismo 

tiempo, poner en evidencia y circulación, los sentidos que 

acompañan el fenómeno cultural de Pokémon GO. La densidad y 

multiplicidad de capas que componen la experiencia de este 

juego nos abre una serie de interrogantes que claramente no 

podremos responder en esta columna. Sin embargo, nos 

interesa realizar un punteo sobre temas que consideramos 

relevantes para pensar esta imbricación lúdica de la 

tecnología y la ciudad. 

Las reacciones, discursos, prácticas, iniciativas y 

producciones comunicacionales que acompañaron el 

lanzamiento y despliegue del juego en Argentina permiten 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/09/go1.jpg


54 
 

reponer una serie de disputas de sentido en el marco de 

imaginarios referentes a lo tecnológico, lo urbano y lo 

lúdico. Los entramados significativos puestos en relieve a 

partir de Pokémon Go nos aventuran a sostener la vigencia 

de algunos pilares del pensamiento moderno en donde la 

utilidad y la productividad serían motores de ese progreso 

imaginario que funcionó y funciona como promesa y sueño 

colectivo. 

*** 

 

Sobre lo tecnológico se revitalizó la clásica disputa 

entre posiciones tecnofílicas y tecnofóbicas. La dicotomía 

que marcó gran parte no sólo de la opinión pública sino de 

la reflexión académica durante décadas. Allí se entrecruzan 

la fascinación por la realidad aumentada con los temores y 

las reacciones paranoicas respecto del control que la 

tecnología podría tener sobre los jugadores. 

También lo real/lo virtual entra en el escenario a través 

de discursos que sostienen que se trata de mundos 

escindidos. A las voces devotas de ensanchar la virtualidad 

como plano existencial preeminente, se contraponen aquellas 

que, en tono de denuncia, advierten sobre el olvido de 

“vivir de verdad”, en el “mundo real”. 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/09/go2.jpg


55 
 

Discusiones en las que poco se reflexiona sobre la 

articulación creciente de ambos planos de la experiencia 

contemporánea. 

*** 

 

Lo urbano emerge como protagonista en la propuesta del 

juego. Hay una resignificación de los espacios 

público/privados en relación a lo lúdico y lo tecnológico. 

Por un lado, ciertos lugares privados buscan posicionarse 

como pokeparadas para atraer público y/o consumidores. Por 

otro lado, el espacio público se pone en valor a partir de 

la propuesta de “salir a cazar pokemones” que invita a los 

usuarios a recorrer ciertos espacios de la ciudad. Cuando 

decimos ciertos, nos detenemos un instante porque es 

justamente a través de las pokeparadas que podemos ir 

reconstruyendo la ciudad o imagen de ciudad dominante. Por 

ejemplo en Rosario, los lugares donde más se puede cazar 

son los parques y sitios públicos del centro de la ciudad. 

Espacios que son, al mismo tiempo, referentes de la 

identidad urbana local. Numerosos emprendimientos privados 

en distintos lugares proponían poke-taxis, o combis y 

colectivos que salían a recorrer la ciudad bajo la 

modalidad de city-tours para encontrar los “monstruitos” 

del juego. La coordinadora del poke-tour en Rosario 

sostenía que “no pueden asegurar dónde hay pokemones, pero 

se puede saber que están en zonas visibles de la ciudad”. 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/09/go3.png


56 
 

¿Con qué ciudad nos propone interactuar Pokémon GO? 

Difícilmente nos plantee recorridos discordantes con el 

imaginario urbano predominante. 

*** 

 

Entre el peligro, la estigmatización y demonización, la 

aplicación y sus gamers son considerados más que jugadores 

unos fanáticos, enfermos, vagos, locos e inmaduros. 

Ante la crítica masiva que acompañó el lanzamiento de la 

aplicación, el grupo Soy Gamer y que? intervino la obra de 

Pawel Kuczynski, muy utilizada por los detractores del 

juego, en la que se mostraba a Pikachu montando un humano 

con celular. Lo interesante es que la intervención de esa 

imagen, que acompaña esta nota, pone en relieve un punto 

clave del conflicto: ¿por qué este juego generó tantas 

críticas y rechazo de la ciudadanía en general? ¿Es este 

juego o lo lúdico en sí lo que molesta? ¿Cuánto temor y 

rechazo genera el reflejo de lo propio en ese acto de estar 

sumergidos en una pantalla de celular? 

El boom de Pokémon Go nos propone, a partir de su apuesta 

a la realidad aumentada, reflexionar sobre nuestro tránsito 

tecnológico y los espacios vivenciales (virtuales y 

materiales) por los que circulamos a partir de los usos y 

aplicaciones que incorporamos a nuestra vida cotidiana. 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/09/go4.jpg


57 
 

Acaso este fenómeno tenga, de alguna manera, una (o 

varias) clave de la sociedad actual. Sujetos aislados, 

armados de dispositivos tecnológicos, moviéndose en 

espacios públicos y abiertos, viviendo experiencias 

individuales y mediatizadas. Se desmantelan así dicotomías 

clásicas, adentro y afuera, real y virtual, lo lúdico y lo 

útil, público y privado, sujeto y objeto, hombre y máquina… 

todo tiende a fundirse aquí y, quizá, en la resistencia a 

tantos cambios, en la vigencia, todavía, de todas esas 

dicotomías imaginarias como sustento de la sociedad, pueda 

cifrarse algo de la trascendencia y de la pregnancia que, 

rápidamente, obtuvo este juego. 

06/08/2016 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



58 
 

De nómadas y animistas. 

David Casado Neira  

Creo que estoy releyendo un libro: Dersú Uzalá de 

Vladímir Arséniev (1923). Digo que creo que lo estoy 

releyendo porque no sé si en realidad las imágenes y 

recuerdos que tengo en la cabeza responden a la película de 

Akira Kurosawa, y que jamás antes había leído el libro 

(estoy casi seguro que es así, pero no lo admitiré en 

público). Dersú, ese guía y cazador que acompaña al 

teniente Arséniev y a su equipo en su viaje de exploración 

en la costa rusa oriental a lo largo de la cuenca del río 

Ussuri, nos atrapa con su vitalidad y sabiduría, con el 

pragmatismo de alguien que ha de sobrevivir en un medio 

inhóspito. Ya en el momento que se escribe ese cuaderno de 

viaje novelado el cazador es presentado como un vestigio de 

otro tiempo y otro lugar. De un tiempo en el que aún hay 

una naturaleza salvaje en la que las personas son un rastro 

insignificante en la taiga. Y de un espacio que aún era 

posible explorar —poner nombre en ruso a los accidentes del 

paisaje e identificar riquezas— antes de pasar a 

explotarlo. Arséniev es el explorador al servicio del Zar 

que prepara el terreno. Aún consciente en su papel al 

servicio de la conquista de lo indómito queda fascinado por 

las habilidades y la personalidad de Dersú. El afán 

civilizatorio encuentra en el guía un momento para la 

reflexión sobre la humanidad de este hombre “arcaico”, 

literalmente en el sentido de pertenencia a un pasado 

perdido. 

Arséniev es a la vez testigo e instrumento de la caída de 

esa forma de vida. Inevitable e implacable se nos ofrece 

una fotografía de un mundo que, en el momento de ser 

descrito en sus rutas, cartografías e inventariado de 

recursos, ya ha dejado de existir. Se nombra bajo la lógica 



59 
 

del progreso, de la colonización intraterritorial. No nos 

encontramos ante un relato romántico, sí nostálgico de una 

forma de vida que está en vías de extinción. Pero no nos 

dejemos engañar no se tata de la contraposición entre la 

civilización y el buen salvaje, la cultura y la naturaleza. 

Aquí no se promete un retorno a la madre tierra, ni a un 

paraíso perdido. Es la crónica de un ocaso, de los bosques 

esquilmados y de los animales aniquilados. Pero es, sobre 

todo, el declive de una forma de estar, comprensiva y 

generosa, una forma de humanidad ligada a su medio, en la 

que la naturaleza ni se expulsa de ni se subsume a la 

visión del mundo. Su animismo panteísta reconoce un 

espíritu en todas las cosas, animales, plantas, fenómenos 

meteorológicos… porque todo es humano: el tigre de la taiga 

que acecha a nuestros personajes, las cornejas que roban la 

comida, los ciervos que caen bajo sus escopetas, los 

cometas que cruzan el cielo. Se nos muestra el pragmatismo 

de quien se sabe vulnerable, de quien reconoce la 

fragilidad de la vida, de su vida, de toda vida. Siempre 

bajo la amenaza del hambre y del frío. El mundo que se nos 

presenta está poblado de seres que aparecen como elementos 

más de ese paisaje, que pueden ser fácilmente, también, 

arrastrados por una ventisca. Nuestro personaje parece que 

se encuentra fuera de cualquier obligación que marcan las 

instituciones sociales más allá de lo que impone el 

comercio y el pago de deudas, y es el más humano de todos 

los personajes. 

Así rememoro el libro no como una parábola ecologista, 

sino como una introducción a un humanismo primigenio. En el 

que la naturaleza no existe, porque todo es sociedad, en la 

que todo es gente, vecinos con los que irreparablemente nos 

encontraremos una y otra vez. Y Dersú como un antiguo 

maestro, toma un camino intermedio entre la naturaleza y la 

cultura, lo salvaje y lo humano, el contrato social y el 



60 
 

Leviatán, la emancipación de la persona y el fatalismo. Ni 

deifica lo natural, ni construye mitos redentores, ni 

apocalípticos de lo humano. No nos muestra ningún espejo en 

el que poder leer la verdad, ni descubrir una fuente de 

sentido existencial. No lucha contra, ni anhela la 

naturaleza porque no existe. Nos confronta con nosotros 

mismos. Nos interpela para entender el mundo vaciando el 

imaginario romántico de lo natural, devolviéndonos al mundo 

del aquí y el ahora, del oler y del oír nuestras pisadas, 

de sentir el viento, del estar con esa otra gente. Se nos 

presenta un relato del mundo, que interpreto sistémico, en 

el que el estar es más fundamental que el ser. Mesurado en 

la búsqueda de intencionalidades y sentidos. 

Y así, cuando una estrella fugaz atraviesa el cielo todos 

se lanzar a explicar el significado de ese peregrino 

celeste: “Resolvieron que la tierra había sufrido recientes 

inundaciones debido a su influjo y Yan Bao dijo que, allá 

donde se dirigiera el cometa, habría guerra. Al ver que 

Dersú no decía nada, le pregunté qué pensaba de aquel 

fenómeno. —Él mismo camina así por el cielo, nunca molesta 

nada a la gente— respondió el gold con indiferencia”. 

17/10/2016 

   



61 
 

Pánico a la horizontalidad.  

José Angel Bergua 

Decía Freud que en la masa los sujetos renuncian a su 

singularidad derivando el deseo hacia un punto fijo exógeno 

que puede ser un líder, bandera, ideal, etc. Puso frente 

todo ello el “pánico”. En este otro escenario, el deseo no 

se proyecta hacia ningún elemento exterior sino entre los 

iguales. Que tal deseo sea de amor o de odio es lo de 

menos. Lo demás es que circule horizontal o 

jerárquicamente. Dicho de otro modo, que sea espontáneo o 

esté inducido (desde arriba). 

Hobbes ya había advertido que para detener el peligroso 

miedo horizontal, propio del mundo natural, sólo cabía el 

temor que el Estado fuera capaz de inspirar desde arriba. 

De este modo destruyó la posibilidad de las relaciones 

horizontales e hizo del Estado algo inevitable. Sin 

embargo, Hobbes no fue, en realidad, tan tajante, según nos 

cuenta Foucault, pues en ausencia de Estado hay un teatro 

de miedos y recelos mutuos que no necesariamente ha de 

desembocar en guerra. Los etólogos nos informan que entre 

los animales, con el mismo mecanismo, las frecuentes peleas 

no provocan apenas víctimas y la antropología asegura que 

un teatro similar funciona entre las bandas urbanas. El 

problema no es pues que esta paz horizontal genere más o 

menos víctimas que la impuesta por el Estado con sus 

policías. Más bien importa que cualquier orden se construya 

por arriba o desde abajo. 

Los defensores de un Estado más amable, calificado como 

“del bienestar”, tampoco han puesto las cosas fáciles a la 

horizontalidad. Sugieren que desde arriba debe prodigarse 

amor o protección y que por abajo ha de circular eso que 

luego se ha llamado “solidaridad”. El problema es que el 

término proviene del derecho romano y originalmente designa 

una férrea obligación (in solidum) impuesta desde arriba 



62 
 

para hacer propia la deuda de un igual. Después, ciertas 

ideologías se apropiaron del término para hacer que el 

término significara el compromiso de los pares para con un 

ideal. Finalmente, en nuestros días, ya se ha convertido en 

la obligación generalizada de sostener cualquier decisión 

de cualquier Estado. 

En definitiva, tanto en los escenarios donde circula el 

odio como aquellos en los que prevalece el amor, el Estado 

se ha impuesto desvirtuando la estabilidad que uno y otro 

deseo son capaces de generar por abajo. Así que el pánico 

da la impresión de ser impensable. De hecho, aunque Freud 

reconoció que el amor proyectado por un punto fijo exógeno 

pudiera crear cierto orden, no negó que la horizontalidad, 

sin mediaciones exteriores, también fuerza capaz de 

hacerlo. Sin embargo, no supo decir mucho más acerca de la 

lógica que haría funcionar esa situación. Básicamente, 

porque con la desaparición de los puntos fijos exógenos que 

garantizan cierto orden, sean de afecto u odio, al experto 

se le evaporan las referencias a partir de las cuales decir 

algo con sentido. Quizás la impotencia ante ese escenario 

que rechaza la reflexión y acción de cualquier clase de 

élite llevara a Freud a utilizar la palabra “pánico”, ya 

desde el mundo antiguo con tantas connotaciones negativas. 

Recuérdese que Pan, un dios semisalvaje compañero habitual 

de Dionisos, vivía fuera de la ciudad aterrorizando a los 

incautos que turbaban sus profundas siestas 

No mucho más tarde de que Freud cerrara sus 

especulaciones sobre masas y pánicos, Canetti demostró que, 

aunque quienes exhiben mando y saber vean mermadas en el 

pánico sus facultades, los que participan en tales 

situaciones saben desenvolverse. No resulta nada arriesgado 

añadir a esto que en escenarios estables, donde la gente es 

convertida en masa, sucede justo al revés: si las élites lo 

entienden todo perfectamente y saben actuar, los 



63 
 

participantes de abajo están absolutamente desorientados. 

Que el pánico esté mediado por el odio, dando lugar a 

violencias teatralizadas, como advertía Hobbes, o que esté 

activado por el amor creando sinergias horizontales más 

amables, es lo de menos. Lo demás es que en ningún caso hay 

puntos fijos exógenos decisivos. 

En los últimos tiempos, ante el descrédito y crisis tanto 

de los Estados como de sus élites, la horizontalidad ha 

irrumpido con insolencia. El 15M español lo declaró con 

mucha contundencia: “No los votes pues no nos representan”, 

“lo llaman democracia y no lo es”. Aunque ningún experto 

sabe hacia dónde nos dirigimos, cada vez parece más claro 

que el camino consiste en que continuemos siendo tan 

impredecibles como lo fue el 15M. No hace falta esforzarse 

mucho. Pertenece a la naturaleza del pánico bastarse y 

sobrarse frente a cualquier referente exógeno, haciendo que 

cada sujeto, al menos de vez en cuando, incluso en contra 

de su voluntad, se sorprenda por lo que piensa y hace. 

14/11/2016 

  



64 
 

Normalidad imaginada, normalidad instituida: La 

realidad de las personas en situación de 

discapacidad.  

Diego Alfredo Solsona Cisternas 

Minusválidos, especiales, enfermitos, impedidos, 

angelitos, mongolitos, etc. Todos estos son rótulos 

utilizados comúnmente para denominar a las personas en 

situación de discapacidad. El carácter peyorativo de dichas 

denominaciones no es casual ni ingenuo. Utilizando un 

lenguaje enclave de Castoriadis, el magma de 

significaciones que ejerce toda su fuerza en la polisemia 

propia de los conceptos y que encuentra una forma de 

comprenderse por medio de la indexicalidad (la terminación 

de un significado para el concepto adscrita a su contexto) 

acaba anclándose en nuestra sociedad y circulando como 

formas “naturales” de nombrar. No es el objetivo de esta 

columna proponer algunas aproximaciones semánticas de los 

conceptos mencionados, pero todos ellos tienen una fuerte 

carga peyorativa; minusválidos (de menos valor) enfermitos 

(diminutivos que eficazmente funcionan como eufemismos 

invisibilizadores de relaciones de desigualdades 

objetivas.) impedidos (que no pueden hacer, vivir un mundo 

de expectativas negadas), etc. 

Estas formas de nombrar conducen a formas de observar, de 

vigilar y de intervenir a las personas en situación de 

discapacidad. Entendemos que las PsD son cuerpos vigilados 

por un modelo médico rehabilitador hegemónico, intervenidos 

por las políticas públicas (asistencialistas) del Estado y 

cuya comprensión social de su condición es mediada por 

imaginarios que se alimentan de estas formas de vigilar y 

de intervenir. 



65 
 

Llevo algún tiempo trabajando en proyectos de 

investigación y de intervención con personas en situación 

de discapacidad, y a medida que el tema me ha despertado 

interés intelectual, y por ende, he podido comprender 

parcialmente el lenguaje inclusivo ideal con que deberíamos 

referirnos a las PsD, me molesto cuando alguien utiliza 

alguna palabra despectiva, pero por otro lado, pienso que 

no es culpa de las personas denominar de una forma que se 

ha legitimado y naturalizado desde el poder. 

La ideología de la normalidad juega un rol central en la 

configuración de estos rótulos. Entendemos la normalidad 

como sinónimo de la “buena referencia”, el ideal de lo que 

debe ser. Y su opuesto, lo anormal, como aquello que debo 

evitar ser, la condición de discapacidad puede ser 

entendida bajo la ideología de la normalidad como la 

metáfora utilizada por Freud; de mirarse en un espejo roto. 

Los cuerpos de las PsD son juzgados también bajo 

significaciones morales y estéticas (cuerpos malos y feos) 

a esto le agregamos la dimensión social de la discapacidad, 

entendiendo que sus cuerpos son “disposiciones permanentes” 

de expectativas subjetivas negadas (no puede estudiar, no 

puede tener sexo, no puede trabajar, etc.). La ideología de 

la normalidad influye en la realización de políticas 

públicas que se caracterizan por promover una especie de 

“inclusión excluyente” debido a que crean instituciones y 

ejecutan políticas diferenciadoras que beneficien a las PsD 

pero desde una perspectiva asistencialista (tarjeta de 

discapacidad, bonos, subsidios, etc.). Las diferencias se 

extrapolan a las infraestructuras (baños para PsD y baños 

para los demás.) los discursos de inclusión son quimeras 

que se esfuman en la niebla del asistencialismo y de lo 

caritativo, destacando que en Chile existen campañas de 

recolección de fondos para PsD, vienen de iniciativas 

privadas de empresas que establecen un show mediático que 



66 
 

promueve la lastima y la caridad como formas de paliar las 

desventajas sociales de las PsD, en ningún momento de estas 

cruzadas televisivas hay una sección de educación inclusiva 

o algo parecido. 

Volviendo a la ideología de la normalidad pensemos en 

ciertos conceptos médicos; rehabilitar y normalizar, pero 

¿rehabilitar y normalizar en función de qué? No podemos 

desentendernos del contexto neoliberal, hoy día los 

individuos son valorados por su producción económica, por 

trabajar. Quien no trabaja, no produce y no gana un 

salario, por lo tanto no puede consumir; es más, desde una 

óptica hedonista no puede gozar de los placeres propios del 

frenesí consumista de las sociedades postindustriales. Por 

lo tanto su rehabilitación está pensada en que el sujeto 

vuelva a “funcionar”, a “producir” y a ser útil. No 

trabajar, no producir y no ganar un salario, serian otras 

expresiones de “anormalidad”. 

Podríamos ejemplificar de muchas maneras las situaciones 

de exclusión vividas cotidianamente por las PsD, sin 

embargo, lo que ha pretendido esta avanzar hacia el 

establecimiento de los imaginarios sociales de la 

discapacidad, partiendo por establecer ciertas formas de 

nombrar e intervenir la discapacidad desde la ideología o 

el imaginario de la normalidad. 

2016   



67 
 

Cultura e Imaginarios Sociales.  

Ada Rodríguez Álvarez 

La cultura se hospeda dentro de un espacio inmaterial que 

es la propia mente del hombre y que se manifiesta en los 

objetos materiales para dar forma a su mundo; en 

consecuencia, el investigador de la cultura debe detenerse 

y apreciar el vivir, el existir, el ser para luego 

comprender el hacer y el accionar del hombre dentro de su 

espacio cultural no con miras a justificar sino a describir 

y explicar el mundo cultural y los seres que observa. 

La cultura no puede ser conceptualizada ni sintetizarse –

desde la evaluación de quien suscribe estas líneas- 

apreciando a los objetos materiales como elementos inertes 

pues esos artefactos han sido puestos en el mundo material 

por unos seres que han atrapado en ellos la inmaterialidad 

de su interioridad; de manera que, la atención de las 

indagaciones culturales debe volverse y girarse hacia aquel 

ser que los cristaliza pues sin él nada son; los objetos 

del mundo material cultural hablan de un hombre y su mundo 

dado que son su proyección y al analizarlos el investigador 

debe retornar a ese ser productor de objetos culturales. En 

consecuencia, para hablar de cultura es necesario hablar 

del ser que hace posible el propio hecho cultural y 

descubrirlo en las esencias materiales, las acciones y los 

significados, propios o ajenos, que simbolizan al hombre 

social y que delinean su existencia en el mundo. Se trata, 

entonces, de ver al hombre no sólo como constructor del 

imaginario social sino también de analizar al imaginario 

social entendiéndolo como un espacio que, recíprocamente, 

dibuja al hombre y habla de él; en este juego nace la 

dinámica cultural. 

Precisamente, el investigador de la cultura puede 

comprender que el ser humano vive socialmente inmerso en un 



68 
 

contexto cultural donde las acciones del ser humano están 

diluidas en una trama de significados inmanentes de los 

cuales se va apropiando en su discurrir por el mundo; una 

vez blandidos esos significados, el hombre los acomoda en 

su andar para dibujarse a sí mismo dentro el universo 

sígnico que lo rodea. En ese entramado de significados que 

podría llamarse cultura, el ser social asume un sentido 

pormenorizado de su accionar humano en un contexto espacio-

temporal definido en el cual corporeiza esa cultura; la 

corporeización o materialización de los significados en 

espacios particulares constituyen –para la autora de estas 

líneas- la identidad. De este modo, ese hombre social 

autoerige, consolida y cimienta su ser dentro de un 

conjunto de sentidos que le permiten retratarse y verse 

manifiesto ante los otros y ante el espacio cosmogónico 

circundante. 

Estas ideas permiten particularizar al hombre en su 

acción social en la búsqueda de las huellas significativas 

de un pueblo para elaborar sus imaginarios; así se logra 

trascender el elemental análisis de las huellas 

antropológicas y se puede proponer una visión ontológica 

más atinente a la revisión de la cultura y de la identidad 

como expresiones del ser humano en su condición de entidad 

social, de ser pensante ante el mundo que lo rodea y como 

ser que deja estelas de sentido dentro de sus 

representaciones. El hombre es hacedor de su cultura y 

centro de ella; en ella se vuelve constructor de su propia 

identidad a partir de su posicionamiento ante el mundo con 

los sentidos que elabora luego de ser tomados los 

significados que le subyacen en una red significativa 

total. 

29/01/2017 

  



69 
 

El hijo del pueblo.  

Mario Armando Vázquez Soriano 

“José Alfredo”. Así, sin apellidos, es como se le conoce 

en México. Tal vez algún despistado no sepa que él fue 

quien compuso esa canción que canta el mariachi para calmar 

temporalmente el sufrimiento que le ocasionan “las leyes 

del querer”, pero en algún momento la mayoría hemos 

apaciguado el dolor acompañados por una canción de José 

Alfredo: 

Acaba de una vez de un solo golpe 

¿Por qué quieres matarme poco a poco? 

Si va a llegar el día en que me abandones 

Prefiero corazón que sea esta noche 

Se han realizado importantes análisis de su obra, pero mi 

acercamiento a las canciones de José Alfredo se realizó de 

manera más personal. Siendo ambos originarios de Dolores 

Hidalgo, sus canciones fueron la pista sonora de mi 

adolescencia y juventud. Hasta la fecha Camino de 

Guanajuato me remite a las calles de esa ciudad de la 

infancia, en donde las campanas de las iglesias llamando a 

la misa dominical irremisiblemente nos remontan a la 

madrugada del 16 de septiembre de 1810, cuando un sacerdote 

lleno de frenesí libertario levantó en armas a un pueblo. 

En las conversaciones familiares mi madre me contaba cómo 

durante su infancia las sobrinas de José Alfredo visitaban 

su casa y eran sus compañeras de juego. Por mi parte, 

durante unas vacaciones de la universidad pude convivir con 

sus parientes al sumarme a la campaña de uno de sus 

sobrinos, quien volvería a ser electo diputado por el 

distrito. En la casa del candidato había un cuadro de José 

Alfredo que estaba situado -por supuesto- en el espacio 



70 
 

correspondiente a la cantina doméstica; y en los pocos 

momentos en que la campaña política nos permitía platicar, 

el candidato me contaba sus vivencias al lado de su famoso 

tío. Entonces José Alfredo era parte natural de mi mundo, 

pero a partir de entonces me empecé a preguntar: ¿Por qué 

José Alfredo es tan representativo de la cultura mexicana? 

Para Carlos Monsiváis, uno de los grandes cronistas de la 

cultura mexicana, José Alfredo Jiménez es el gran poeta 

popular del siglo XX y sus canciones transportan el origen 

campirano a la nostalgia citadina, lo cual constituye una 

de las características indelebles de la música ranchera. 

Asimismo, señala que las composiciones de José Alfredo 

obedecen a la premisa de que el mexicano es desdichado por 

naturaleza y que no existe mejor terapia de grupo que la 

borrachera: 

Estoy en el rincón de una cantina 

Oyendo una canción que yo pedí. 

Me están sirviendo ahorita mi tequila 

Ya va mi pensamiento rumbo a ti 

Por mi parte intuyo que el arraigo de sus canciones en el 

inconsciente colectivo se remonta a la dualidad que 

caracteriza al pensamiento mesoamericano, donde lo 

masculino y lo femenino se complementan como Omecíhuatl y 

Ometecuhtli, el día y la noche, lo frío y lo caliente… para 

lograr el equilibrio mediante la unión de los contrarios. A 

esto apunta el mismo Monsiváis cuando advierte que las 

grandes interpretaciones que Lola Beltrán, Lucha Villa y 

Amalia Mendoza hicieron de las canciones de José Alfredo 

logran una combinación emocional perfecta al unir los 

reclamos de un hombre con las destrezas de una mujer. Esta 

operación simbólica es posible porque las canciones de José 

Alfredo son la antítesis del machismo mexicano. En ellas se 



71 
 

representa al hombre que llegó de “un mundo raro”, que se 

emborracha, pero que sobre todo sufre y llora abiertamente 

por amor, sin temor a demostrarlo. 

Ella quiso quedarse 

Cuando vio mi tristeza, 

Pero ya estaba escrito 

Que aquella noche 

Perdiera su amor 

Para la mayoría José Alfredo Jiménez es el protagonista 

de “El rey”, quien con dinero y sin dinero hace siempre lo 

que quiere y su palabra es la ley. Para otros, desde una 

perspectiva más íntima, es el dolorense que le puso música 

al sentimiento de identidad regional que había sido 

absorbido por el nacionalismo mexicano que hizo de Dolores 

Hidalgo la Cuna de la Independencia Nacional. 

Ese pueblo de Dolores, qué pueblito. 

Qué terreno tan bonito, tan alegre, tan ideal. 

Guanajuato está orgulloso de tener entre su estado 

Un pueblito que es precioso, valiente y tradicional 

Sin duda hay muchos José Alfredo, tantos como 

interpretaciones hay de su obra. Pero todos confluyen en 

una misma estrofa que sintetiza el arraigo de sus canciones 

en la cultura mexicana: 

Yo compongo mis canciones 

Pa’ que el pueblo me las cante 

Y el día que el pueblo me falle 

Ese día voy a llorar 

14/07/2016  



72 
 

Hábitat III. Otro ¿triunfo? del cinismo 

institucional.  

Roberto Goycoolea Prado 

Hábitat III, el multitudinario encuentro que cada 20 años 

promueve Naciones Unidas para pensar el futuro de las 

ciudades, concluyó sus actividades en Quito ratificando el 

pasado 20 de octubre la Nueva Agenda Urbana (NAU). Su 

objetivo es ambicioso, Nada menos que convertirse en una 

estrategia común y global para el desarrollo de las 

ciudades en los próximos 20 años. 

(http://mirror.unhabitat.org/downloads/docs/25.02%20Nationa

l%20Habitat%20Committees%20Guide.pdf) 

Según UN-HÁBITAT, la agencia de Naciones Unidas para los 

asentamientos humanos, es un documento que sintetiza las 

aportaciones recibidas de gobiernos, instituciones y 

organizaciones de distinta índole. Ha sido un trabajo arduo 

y que muchos se han tomado realmente en serio preparando 

sus contribuciones a conciencia y durante meses. Tras 

varias idas y venidas la versión final de la NAU se 

presentó un mes antes del encuentro de Quito (10/09/2016). 

El procedimiento usado para redactar la NAU permitió 

conocer desde hace bastantes meses su orientación y 

contenidos básicos. El debate no se hizo esperar. En 

síntesis, las críticas se centraron en tres aspectos: (a) 

era un compendio de buenas intenciones en pro de una ciudad 

ideal pero ajena a los procesos reales de configuración 

urbana; (b) la ratificación estaría en manos de gobiernos y 

diplomáticos sin contar con la sociedad civil; (c) no se 

definían plazos, indicadores ni compromisos a cumplir. 

Basta una lectura rápida de la NAU para constatar que 

eran críticas fundadas. En sus 173 puntos se va desglosando 

lo que según la ONU debería ser la forma de entender, 

configurar y gestionar la ciudad en los próximos años. Es 

http://mirror.unhabitat.org/downloads/docs/25.02%20National%20Habitat%20Committees%20Guide.pdf
http://mirror.unhabitat.org/downloads/docs/25.02%20National%20Habitat%20Committees%20Guide.pdf


73 
 

un estupendo tratado de buenas ideas y mejores intenciones 

que aspiran a crear ciudades compactas, inclusivas, 

participativas, resilientes, seguras y sostenibles. 

 

El problema no es el ideal urbano al que se aspira sino 

que en el acuerdo no se presentan compromisos ni 

indicadores a cumplir. El conjunto de objetivos, sin duda 

oportunos, se plantea en términos de recomendaciones, 

peticiones, aspiraciones y similares. En síntesis, la NAU 

sigue, aunque profundizándola, la estrategia de los 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/11.jpg
https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/2.jpg
https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/3.jpg
https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/6.jpg
https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/4.jpg
https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2016/12/5.jpg


74 
 

Objetivos del Desarrollo Sustentable (ODS, 2015). Otro 

magnífico ejemplo de utilización institucional de los 

imaginarios sociales para la construcción de ficciones 

políticas. Otra escenificación de acuerdos globales en 

favor de un idílico futuro común que, en la práctica, a 

nada comprometen. 

Por esto no resulta extraño que quienes esperaban de 

Hábitat III propuestas y compromisos concretos orientados a 

conseguir mejores ciudades propusieran un Hábitat III 

alternativo. Con la Facultad Latino Americana de Ciencias 

Sociales, FLACSO, como cabeza visible, el encuentro se 

celebró en la misma ciudad y días que la reunión de UN-

HÁBITAT. Y también se ratificó un documento, el Manifiesto 

de Quito, presentado como contrapropuesta a 

la Agenda oficial. 

(http://citiscope.org/sites/default/files/h3/Manifiesto_H3A

-1.pdf) 

Resulta instructivo comparar ambos documentos, tanto en 

su contenido como en los imaginarios en que se basan. 

La Agenda es un paradigma de corrección política donde, sin 

discutir las estructuras políticas ni económicas 

hegemónicas, plantea diversas estrategias generales para 

lograr ciudades más eficientes. El Manifiesto, en cambio, 

comienza con una pregunta que los jefes de gobierno no se 

hacen: ¿Quiénes hacen las ciudades? Y es en este punto de 

partida donde proponen, más bien, exigen, la “reconquista 

de la ciudad por y para los ciudadanos”. En síntesis, el 

foro alternativo antepone el Derecho a la ciudad y 

la Construcción social del hábitat como fundamento de 

cualquier acción urbanística. 

No es esta columna de opinión el lugar para desglosar y 

comparar ambos documentos; pero os invitaría a que los 

consultarais, viéndolos como la manifestación de dos 

http://citiscope.org/sites/default/files/h3/Manifiesto_H3A-1.pdf
http://citiscope.org/sites/default/files/h3/Manifiesto_H3A-1.pdf


75 
 

maneras opuestas de imaginar y configurar, no sólo la 

ciudad, sino la sociedad misma. 

Pero se trata, también, de dos maneras de entender la 

democracia y los canales de participación ciudadana. 

Hábitat III, al menos en su fase consultiva, estuvo abierto 

a las más distintas aportaciones. Sin embargo, la redacción 

final de la NAU es un acuerdo de los gobiernos signatarios 

sin intervención de quienes habían participado en el 

proceso de consulta. Recordemos que ni siquiera quienes 

asistieron al evento en Quito tuvieron nada que decir, 

limitándose a ratificar al acuerdo gubernamental. 

Esta práctica, como bien sabemos, lleva a la firma de 

declaraciones internacionales útiles para legitimar 

posturas y vender ilusiones pero de escasa o nula 

repercusión en los ámbitos de lo firmado. Se trata, en fin, 

de centrarse en la construcción de imaginarios por sobre 

cualquier otra consideración. 

Lo peor es que este proceder es ya tan habitual que ni 

siquiera se oculta. En la portada página oficial de UN-

HÁBITAT (http://es.unhabitat.org/) no hay (6/12/2016) 

ningún apartado dedicado a Hábitat III ni a la NAU. Sin 

duda es una extraña ausencia. Uno esperaría que quien ha 

promovido un acuerdo mundial para guiar la configuración de 

las ciudades en los próximos 20 años le diera la 

importancia que merece. Más aún si, como dice la Agenda, 

señala la línea prioritaria de actuación de Naciones Unidas 

en materia de asentamientos humanos. Pero nada de eso 

ocurre. Es más, si se pincha en el pequeño ícono del evento 

que web de la ONU tiene en la esquina superior derecha, 

sintomáticamente, aparece el siguiente mensaje: “Error 

establishing a database connection”. 

22/12/2016 

http://es.unhabitat.org/


76 
 

¿Qué nos enseñan los refugiados?  

Felipe Aliaga Sáez 

Al revisar en Google la palabra “refugiados” y observar 

las imágenes que aparecen, sólo por adelantar una limitada 

descripción de lo que se puede ver allí, son mujeres, 

hombres, jóvenes y niños maltratados, empobrecidos, 

desolados, y otras muchas calificaciones que le podamos 

otorgar a quien ha tenido que migrar de manera forzada, es 

decir, alguien que obligaron a exiliarse, salir escapando 

del que era su hogar, ya sea por amenazas o estar en riesgo 

de muerte. 

Sin embargo, ¿nos podemos quedar con esa visión limitada? 

¿Qué imaginarios se construyen en relación con estas 

personas? Cuando en el mundo hay cientos de miles de 

refugiados, la pregunta de fondo es ¿Qué debemos aprender? 

Por un lado darnos cuenta de que vivimos en un mundo 

demasiado injusto y cargado de sufrimiento, por otro, que 

los refugiados dejan un mensaje a la humanidad, más que el 

de sobrevivencia, nos muestra la fuerza que el amor por la 

vida lleva a que las personas se repongan y se impulsen a 

seguir adelante por algo, y ese algo es mantener la 

existencia, una lucha por la vida; a pesar de haber sido 

despojados de sus propiedades, perdido parte de la familia, 

denigrados y vulnerados sus derechos. Los refugiados nos 

muestran el valor de continuar, y para los que no hemos 

tenido que escapar a la fuerza, y estamos “protegidos”, nos 

hablan de lo frágil que es la existencia, pero a pesar de 

ello, lo importante de conservar las ganas de vivir y poder 

partir nuevamente. 

Esa fragilidad, ese estado de vulnerabilidad de los 

refugiados, en el cual todos podemos caer en distinto 

grado, ya sea por una enfermedad, una tragedia familiar o 

una crisis económica, hace que aflore nuestra naturaleza 



77 
 

inocente, como niños que requieren cuidado, nos recuerda 

que más allá de cualquier cuestión material lo que siempre 

queda son las ganas de estar aquí, de seguir mirando a 

nuestro alrededor y creer que todo puede ser mejor, que 

algún día el mundo será un lugar más justo, que ya no será 

necesario que la gente tenga que ser víctima, de 

conflictos, que muchas veces resultan ajenos y que afectan 

de manera colateral. 

Los refugiados nos recuerdan que nosotros mismos no hemos 

sido capaces de protegernos, nos recuerdan que así como 

hemos maltratado a la naturaleza, la humanidad se sigue 

maltratando a sí misma, viviendo en tantas realidades 

disímiles que parece que es difícil que nos pongamos de 

acuerdo, para sacar adelante proyectos que protejan nuestra 

posibilidad de vivir bien. 

¿Seguiremos teniendo refugiados?, esperemos que en un 

futuro próximo desaparezcan aquellos a los que nos 

referimos aquí, y esperemos que la respuesta sea que el 

imaginario del refugiado se transforme, sea el amigo, el 

familiar o el compañero de trabajo que busque refugio, lo 

cual quizás se pueda encontrar en el escuchar al otro, en 

el consejo sensato, en las palabras de aliento, en el apoyo 

mutuo, en la fraternidad permanente y en el diálogo amable. 

Por lo pronto, que no se olvide un dato lamentable: 

“Para fines de 2014, los conflictos habían forzado a casi 

60 millones de personas a abandonar sus hogares. Este es el 

nivel más alto registrado desde la Segunda Guerra Mundial. 

Si estas personas fueran una nación, comprenderían el 24º 

país más grande del mundo. Cada día, 42.000 personas en 

promedio se ven forzadas a desplazarse y están obligadas a 

buscar protección debido a los conflictos; esto es casi 

cuatro veces más que la cantidad de 11.000 personas diarias 



78 
 

del año 2010. La mitad de la población de refugiados bajo 

la responsabilidad del Alto Comisionado de las Naciones 

Unidas para los Refugiados en 2014 estuvo compuesta por 

niños. En los países afectados por conflictos, la 

proporción de niños que no asiste a la escuela aumentó de 

30% en 1999, a 36% en 2012. Los países frágiles y afectados 

por conflictos son típicamente los que tienen las tasas de 

pobreza más altas”. 

[ONU, Informe 2015 sobre los “Objetivos de Desarrollo del 

Milenio” (Pp.9)] 

31/07/2016 

   



79 
 

De perfectione militaris triumphi. 

Javier Diz Casal 

Hace unos días, mi compañera me contó que yendo por el 

pueblo, un lugar chiquito acá en Galicia, pudo ver a dos 

guardias civiles caminando por la calle con dos metralletas 

colgadas del hombro y a la vista de todo el mundo. Llama 

mucho la atención porque el pueblo es un lugar no demasiado 

conflictivo y, en todo caso, no posee un grado de 

conflictividad que justifique que la guardia civil, que 

para más inri forma parte del ejército, se pasee por sus 

calles con tamañas armas a la vista de todos, también de 

niños y niñas o menores como los llaman ahora acá creyendo 

que así ya estarán protegidos. No pasa de lo anecdótico 

porque nos hemos acostumbrado a las armas y a las personas 

armadas. Hemos adquirido la idea de seguridad asociada al 

armamento, a lo militar, a lo policial. Esperemos no seguir 

el camino yanqui y comenzar a tener miedo del rey Jorge 

para justificar el uso de armas de forma legal. Un claro 

ejemplo de esto es el día de las fuerzas armadas aquí en 

España, imagino que, en esencia, en gran parte de países 

existe un día análogo a éste. La gente acude al desfile 

militar y todos festejan la victoria de la fuerza sobre la 

razón, la imaginación, la justicia, la vida, la igualdad… 

 

Pawel-Kuczynski 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2017/01/paula-10.jpg


80 
 

Pocas cosas habrá que se formen de tal ambivalente 

simbolismo como la fuerza militar. A lo largo de la 

historia ha tumbado y erigido esquemas socialmente 

instituidos de muy diversa índole. Ha favorecido la 

libertad y la esclavitud, la democracia y la dictadura, el 

nepotismo y la equidad además de otros muchos más “ismos” 

positivos y negativos dependiendo de qué elementos hayan 

fungido hasta ese momento como realidad y de cuáles lo 

vayan a hacer a partir de entonces. La idea que subyace a 

nuestra aceptación, elogio y alabanza de las fuerzas 

militares es la creencia de que su función es buena. Habéis 

leído bien, B-U-E-N-A sí, con todas sus letras. Si 

entendiésemos cuál es la función de la fuerza militar no 

justificaríamos ésta, aludiendo a que también realizan 

misiones humanitarias o de paz. La fuerza militar es y 

siempre lo ha sido, el músculo del poder establecido o del 

que pretende establecerse, pero siempre músculo, impacto, 

presión, imposición. Quizá por eso, su simbolismo sea tan 

ambivalente, tal vez por ese motivo gente de izquierdas y 

de derechas, fascistas y demócratas o monárquicos y 

republicanos se han engalanado con sus símbolos. Una cosa 

es segura, a la fuerza militar siempre le hace falta una 

postura civil contundente o, en su ausencia, un poder 

ejecutivo, legislativo y judicial superior. No siendo así, 

la fuerza militar corre riesgo de descontrolarse al haber 

perdido su función, que es la de apoyar a un poder 

establecido. Pero otras veces, como en el caso de Egipto, 

del ejército y de los hermanos musulmanes que fueron 

depuestos por esa fuerza militar, el ejército recela de 

ciertos poderes que pugnan por establecerse y rara vez 

permite la continuidad de aquellos que ponen en peligro la 

suya propia. Las fuerzas militares protegen al poder 

establecido y, colateralmente, protegen a la ciudadanía, 

pero en ese orden y bajo esas condiciones. Lo que, 



81 
 

reflexionando, puede llevar a entender que el poder 

establecido, decadente, emergente y las fuerzas armadas, 

reposan sobre un sustrato más radical que la idea de 

jurisprudencia, control o seguridad que es la imaginación 

de la gente y lo que la gente se imagina. Es decir, la 

fuerza militar protege a la ciudadanía, haciéndolo 

colateralmente, ya que su función es la de proteger el 

poder establecido que, necesariamente, se encuentra entre y 

sobre la ciudadanía, en todo caso, la ciudadanía lo arropa 

y éste necesita de ella para ser. En el momento en el que 

la ciudadanía, por las razones que sean, deja de ver 

determinados elementos como tales cosas, estos dejarán de 

serlas. Por este motivo puede tomarse a la fuerza militar 

como símbolo de protección, pero es, solamente, algo 

ilusorio. Dentro de esa función de protección hacia el 

poder establecido, se encuentra implícita la del control a 

la ciudadanía. Si seguimos la propuesta que hemos hecho 

hasta ahora, se puede entender cómo el poder establecido, 

en determinadas circunstancias, necesita la fuerza militar 

y policial para conseguir un progreso legislativo deseado 

pero que resulta tremendamente impopular entre la 

ciudadanía. En esos momentos, la fuerza militar, bajo las 

directrices del poder establecido, puede ejercer algunos 

trucos de la vieja escuela y conseguir sofocar, mediante el 

miedo, la presión e incluso el terror, en definitiva el 

shock, el peligro que tiene para ese poder establecido lo 

que la ciudadanía se imagina, recuérdense los casos de 

Pinochet, Tacher o Mao tse tung, expertos en la doctrina 

del shock. 



82 
 

 

Pawel-Kuczynski 

Otro elemento que apoya esta idea son los grandes 

esfuerzos que se han hecho y se hacen por influir en esa 

imaginación de la ciudadanía. Mediante el desprestigio y 

una mentira más o menos cierta, el poder establecido 

manipula la opinión pública porque entiende su papel en la 

historia. El caso de España todavía está en carne viva ya 

que venimos de un proceso electoral largo, el más largo de 

nuestra corta historia en democracia. Muchos supieron 

utilizar esto en beneficio propio y se liaron la manta a la 

cabeza y como mesiánicos exaltados invocaron las maldades 

de los contrarios. El miedo cala en la gente más rápido que 

la felicidad y no hay otra cosa que dé más miedo en estas 

sociedades nuestras tan actuales y occidentalizadas que la 

imposibilidad de ser felices. Sea verdad o mentira, a las 

partes más primitivas de nuestro cerebro les da igual. 

Cuando se bombardea a la ciudadanía con una idea cargada de 

simbolismo, ésta termina por hacer mella, es entonces 

cuando da igual que la función de un soldado sea matar a 

otro, da igual que la fuerza armada persiga armas de 

destrucción masiva inexistentes porque así se lo indica el 

poder establecido, o que para sentirnos seguros otros 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2017/01/15.jpg


83 
 

tengan que morir. Conozco a personas que han estado en los 

Balcanes como militares, han matado a otras personas porque 

esa era su función, proteger un poder establecido, uno 

emergente o uno decadente, da igual, para hacerlo mataron a 

personas, pero ¿Quién puede negar que existiera una 

justificación? La había y la sigue habiendo, por eso 

loamos, vitoreamos y laudamos a los soldados, porque 

justificamos su función y existencia. 

 

Pawel-Kuczynski 

31/01/2017 

 

 

 

 

 

 

https://imaginariosyrepresentaciones.files.wordpress.com/2017/01/satirical-drawings-by-pawel-kuczynski-occupation22.jpg


84 
 

Organizadores  

Imaginación o Barbarie es un boletín mensual de opinión de 

la Red Iberoamericana de Investigación en Imaginarios y 

Representaciones (RIIR), con el aval de la Facultad de 

Sociología de la Universidad Santo Tomás-Colombia.  

Edición a cargo de: 

Javier Diz Casal  

Felipe Andrés Aliaga Sáez 

Ángel Enrique Carretero Pasín 

Editado en:  

Bogotá D.C. Colombia 

Universidad Santo Tomás 

Facultad de Sociología 

Carrera 7 No. 51 A -11  

5878797 Ext. 1541 

ISSN 2539-0589 

Licencia Creative Commons  

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada  

CC BY-NC-N 

 

 

 

 



85 
 

 

 

 

 

 


