
  __________________________________________________________________ 

IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  1 

 

 

Imaginación o Barbarie 

 

 

 

 

 

ISSN 2539-0589 

nº18  

Noviembre 

2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

 IMAGINACIÓN 

Edición Especial Imaginarios de la palabra: 

la metáfora, la mentira, la poesía. 

Coordinado por 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

 

Número dedicado a Emmánuel Lizcano 

 

ÍNDICE GENERAL 

A nuestros lectores 
 

4 

Textos Especial Imaginarios de la 

palabra   
6 

Reseñas 
 

59 

Entrevista a Miguel Catalán  
 

75 

Un rincón egológico y subjetivado 
 

84 

Nuestros colaboradores en esta edición 
 

90 

Información editorial 
 

91 

 

O BARBARIE 
 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  2 

 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 
BOLETÍN DE OPINIÓN DE LA RED IBEROAMERICANA DE 

INVESTIGACIÓN EN IMAGINARIOS Y REPRESENTACIONES (RIIR) 

“¿Qué es una palabra? La reproducción en sonidos 

articulados de un estímulo nervioso” Friedrich W. 

Nietzsche: Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, 

1873 

"La vida no es más que una 

sombra en marcha; un mal 

actor que se pavonea y se 

agita una hora en el 

escenario y después no 

vuelve a saberse de él: es 

un cuento contado por un 

idiota, lleno de ruido y de 

furia, que no significa 

nada". William Shakespeare: 

Macbeth, 1606  

“¿Qué es la verdad? Un 

ejército móvil de 

metáforas, metonimias, 

antropomorfismos, en una 

palabra, una suma de 

relaciones humanas que han 

sido realzadas, 

extrapoladas, adornadas 

poética y retóricamente y 

que, después de un 

prolongado uso, a un pueblo 

le parecen fijas, 

canónicas, obligatorias”. 

Friedrich W. Nietzsche: 

Sobre verdad y mentira en 

sentido extramoral, 1873 

“Por ello solicitaremos a Homero y a los demás poetas que 

no se encolericen si tachamos los versos que hemos citado 

y todos los que sean de esa índole, no porque estimemos 

que no son poéticos o que no agraden a la mayoría, sino, 

al contrario, porque cuanto más poéticos, tanto menos 

conviene que los escuchen niños y hombres que tienen que 

ser libres y temer más a la esclavitud que a la muerte”. 

Platón: República, Libro III 

 

 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  3 

 

 

 

“Todo discurso está poblado de metáforas, aunque la mayoría de 

ellas –y precisamente las más potentes– pasen desapercibidas 

tanto para quien las dice como para quien las oye. Es más, las 

metáforas no sólo pueblan los discursos sino que los 

organizan, estructurando su lógica interna a la par que sus 

contenidos. Lo relevante para el científico social está en 

que, a través del análisis de las metáforas, puede perforar 

los estratos más superficiales del discurso para acceder a lo 

no dicho en el mismo: sus pre-supuestos culturales o 

ideológicos, sus estrategias persuasivas, sus contradicciones 

o incoherencias, los intereses en juego, las solidaridades y 

los conflictos latentes... Es decir, el estudio sistemático de 

las metáforas puede emplearse como un potente analizador 

social (…). 

“La imposición de cierta metáfora viva sobre eventuales 

metáforas alternativas, (…) generalizará y reiterará su uso 

hasta que, con el paso del tiempo, se convierta en una 

expresión habitual –para cierta comunidad lingüística– y 

llegue a tenerse como expresión propia, no metafórica. En este 

punto la fluidez del trasvase de significados se solidifica –

mejor diríamos: se con-solida– y la conciencia del ‘como si’ 

queda relegada al inconciente del grupo social, proceso en el 

cual lo verosimil pierde lo que tenía de ‘simil’ para quedar 

instituido como mero ‘vero’: la nueva forma de lo verdadero. 

El concepto así consolidado, ahora metáfora zombie, actuará ya 

como cualquier otra institución social para quienes, no 

habiendo asistido al proceso de su hacerse, lo asuman como un 

hecho (…), su condición de evidencia compartida normalizará 

los discursos y las conductas, su sustrato (metafórico) 

inconsciente será fuente de consecuencias no previstas y no 

buscadas, etc.” Emmánuel Lizcano, La metáfora como analizador 

social. 1999 

  

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  4 

 

 

A nuestros lectores… 

Queremos, desde el equipo editorial dedicar este número al 

matemático, filósofo y sociólogo Emmánuel Lizcano, pionero en 

el análisis social de las metáforas. Un día decidió que la 

rígida perfección de las matemáticas debía esconder algo 

humano, demasiado humano y quiso comparar las metáforas que 

servían de base al imaginario matemático de la antigua China y 

la Grecia clásica. Su interés por el carácter social del 

conocimiento, de todo el conocimiento, tanto el popular como 

el experto, proviene de un afan libertario que sabe que lo 

instituido como inamovible acaba transformándose. Cree en la 

sabiduría de las personas a la hora de crear las ficciones 

necesarias para vivir. Metáforas que nos piensan es un 

excelente ejemplo del análisis que se puede destapar cuando 

somos conscientes de las metáforas, aparentemente 

petrificadas, pero que resultan más vivas que muertas, las 

metáforas zombis. 

El universo de las palabras abre un espacio imaginario que 

desborda la mera comunicación de contenidos. Aprendimos de 

Lakoff y Johnson que, gracias a las metáforas, nos guiamos en 

la vida cotidiana. La palabra, como todo signo, se define por 

su facultad de engañar, por su reversibilidad simbólica. La 

palabra poética (poiesis) ofrece la posibilidad de crear 

nuevos mundos, vertebrar una utopía como horizonte imaginario 

al que dirigir los esfuerzos sociales. Por eso Platón prohibió 

a los poetas en su República, acusándolos de contar cosas que 

no existen, entusiasmar y engañar a niños y jóvenes. Sin 

embargo, la política, la actual y la de siempre, tienen en la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  5 

 

 

mentira una de las armas fundamentales para la propaganda (de 

propaganda fide, propagar la fe). 

En este Boletín proponemos la reflexión sobre el poder de 

las palabras, aplicado a cualquier esfera de la vida y los 

imaginarios, la poesía, la política, la fe… En un sentido 

amplio y a la vez riguroso, creativo y cierto, mágico y 

científico. No olvidemos que la poesía está hecha de palabras, 

que el lenguaje es la casa del ser y que las metáforas nos 

piensan. Tómese por un homenaje a Emmánuel Lizcano en su 

empeño de ir recogiendo los racimos de metáforas en las que 

vivimos. 

Siguen nuestros espacios habituales: Reseñas, el Rincón 

egológico y subjetivado y una entrevista al recientemente 

fallecido filósofo Miguel Catalán. 

Agradecemos a nuestros colaboradores por su participación en 

este número y esperamos que sea una lectura placentera para 

todos. 

 

Equipo editorial Imaginación o barbarie. 

columnasopinionriir@gmail.com 

 

  

  ÍNDICE 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  6 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 

Edición Especial Imaginarios de la 

Palabra: la metáfora, la mentira, la 

poesía. 

 

 Pág. 

 La verdad: esa gran mentira. Reflexión sobre el 

poder de las palabras y la poesía 

María Ascensión Marcelino Díaz  

 7-10 

 Jóvenes, mito y publicidad. Replantearnos las 

narrativas sobre la juventud.  

Ozziel Nájera Espinosa 

11-17 

 Imaginarios instituidos, literatura y libertad 

Ángel Enrique Carretero Pasín  

18-20 

 El lenguaje, el imaginario social y la 

representación literaria de los mitos griegos 

Tonatiuh Morgan Hernández 

21-38 

 Se nos rompió la performatividad de tanto usarla. 

Notas sobre el abuso del análisis de discurso  

José Antonio Cerrillo Vidal 

39-46 

 Hacer cosas (malas) con palabras  

Francisco Javier Gallego Dueñas 

47-58 

 

 

 

 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  7 

 

 

La verdad: esa gran 

mentira. Reflexión sobre 

el poder de las palabras 

y la poesía 

María Ascensión Marcelino Díaz 

Todo gesto constituye un artificio. La aparente naturalidad 

de la postura distendida, la palabra pronunciada sin ambages, 

la mirada perdida en el vacío de un horizonte trillado de 

signos y estrellas. La máscara con la que bautizamos cada uno 

de nuestros días y nuestros encuentros en concomitancia 

directa o virtual con el otro, cuelga en el perchero de vuelta 

al hogar, y la persona que somos en comunidad se pasea desnuda 

por las habitaciones de la casa, vestida de una mismidad que 

también es un traje no siempre hecho a medida. Este escrito 

pretende reflexionar sobre el poder de las palabras, la 

poesía, la verdad y las relaciones sociales. Pero también 

sobre el engaño, como arma o como juego, y la ambigüedad en la 

que se mueven los nexos humanos en torno al binomio 

apariencia-realidad y verdad y mentira. 

La palabra es la morada del ser (Heidegger). La palabra es 

poderosa, construye y destruye, horada el intestino y vomita 

significado. El lenguaje es el auténtico hogar del ente, el 

dasein que yace arrojado a una realidad cuya urdimbre trata de 

descifrar a través de poesía, de la metáfora y del arte. La 

verdad es un camino que asciende y aleja a la mente de la 

apariencia de una materialidad que percibe y siente como 

falsa. Afirmar lo que no es, ensalza la virtud y libra a la 

mujer de la tortura, la arroja a las llamas, o la salva de la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  8 

 

 

quema. El embuste es un disfraz que hace posible el rol 

social, la sonrisa que mueve el mundo, el poder que trastoca 

como la alquimia, unos elementos en otros. Penélope hila cada 

día un lienzo mortuorio que deshace por la noche. La reina 

finge que no termina pero no miente. No acaba nunca porque 

para crear hay que destruir. Consigue vivir su independencia 

en una sociedad patriarcal rodeada de hombres ávidos de su 

fortuna tejiendo un lienzo de hilos interminable, la tekné 

ampara su libertad y consigue que un centenar de maridos 

potenciales se crean la gran historia como también logra que 

una de las interpretaciones de su mito se haya erigido frente 

a otras. Penélope, la mujer pasiva, la que aguarda eternamente 

fiel la vuelta de su hombre. De hecho, el gran fraude consiste 

en inspirar la narración de la espera y no el de la 

independencia. En la poesía encontramos ese puente de unión, 

esa resina que perlita la verdad que esconde una realidad a la 

que nunca podremos acceder porque el trecho que lleva hasta 

ella no está hecho de palabras. Hay una línea continua solo 

transitable por la intuición. La metáfora es el cauce por el 

que aquella se hace imagen, el camino por el que el signo 

fotografía las vísceras y las vierte en vocablos. Penélope 

urde su historia con hilo y aguja y trenza su libertad cada 

día. Miente a la posteridad e inspira canciones e historias 

trágicas cuando debería evocar al misterio de la noche en la 

que sola, construye su propio estar en el mundo hecho de 

renuncia y de trabajo. 

“Yo siempre digo la verdad incluso cuando miento” dice Toni 

Montana en la película Scarface (1983), un film que reflexiona 

sobre el poder, la ambición, y el precio que hay que pagar por 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  9 

 

 

ello. Dinero, drogas, mujeres objeto, y la brutalidad como eje 

a través del cual se mueve la historia. La importancia del 

contexto para comprender el valor de una proposición, el 

emplazamiento de la enunciación legitima el discurso. La 

verdad de Montana desde el lugar en que profiere la locución, 

su autenticidad como ser grosero que no finge lo que no es, 

convierte a su personaje en un ser genuino y veraz. 

Habitamos una gran urdimbre hecha de siglos de civilización 

y de evolución. La sociedad global de ahora está acotada por 

múltiples reveses y enveses, limitada por tarifas y cifras y 

una arquitectura enorme de intereses mercantiles que hacen 

imposible la utopía del entendimiento universal entre los 

seres humanos. La red es el monolito extraño que todos tocamos 

con miedo primero y envalentonados después. Como los homínidos 

ficticios de Kubrick, la inteligencia llega por azar y lleva 

al sujeto a una nueva fase, a un nuevo escalón evolutivo. La 

falacia es el relato. Quienes manejan el cotarro mueven el 

hilo tras el gran muro desde el que se arrojan las sombras que 

van a parar a la pared del pobre, al paredón de las 

desgraciadas de la miseria, el muro de la ignorancia. El papel 

pintado del frente del salón alberga la televisión de 60 

pulgadas, el teléfono móvil apoltrona al estudiante en el sofá 

de su casa, las madres riñen a las profesoras serias porque no 

ven la verdad de sus hijos ausentes, seres virtuales pueblan 

el imaginario popular con historias de infidelidades, y 

cambian sus rostros a ritmo de Photoshop. Todos quieren 

participar del engaño. La metáfora sigue siendo un arma de 

expresión, de denuncia, de despliegue pero también de 

repliegue. Hacia un lugar donde hacer pie y ser auténtico. La 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  10 

 

 

verdad está hecha de múltiples viseras que contemplan el cielo 

estrellado desde lugares infinitos y amplios. La filosofía 

pretende dar cuenta de esa inmensa red con conceptualizaciones 

y discernimiento. Denuncia las falacias, desarticula los 

andamiajes ideológicas que nos aprisionan a las pseudo 

verdades y las prebendas de quienes cotizan al alza los 

argumentos espurios y las noticias falsas. Desenmascara, 

reclama, rearticula e interpreta desde el logos, el viraje 

hacia la regresión que supone la neomodernidad con su discurso 

neoliberal, desanclado de valores, poblado de nanotecnología, 

capaz de deshacer al individuo y convertirlo en un ser para la 

nada. Pero la razón encuentra sus límites en lo inefable, por 

lo que es la poesía la que toma el relevo y continúa el camino 

por el incómodo sendero de lo real que no se deja atrapar por 

conceptos (Nietzsche). La razón poética (Zambrano) como 

instrumento de conocimiento, como método, tal vez sea el 

último reducto para trascender lo mundano y llegar al núcleo 

de esa mónada escurridiza y endeble que es el ser humano. La 

literatura como báculo, como instrumento plagado de resortes 

que taladra el alma y descifra el código por el que acceder a 

lo belleza se erige entonces como bastión frente a tanta 

patraña, a tanto embuste, a tanta mendacidad.  

  

  

  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  11 

 

 

Jóvenes, mito y publicidad. 

Replantearnos las narrativas 

sobre la juventud 

Ozziel Nájera Espinosa  

La noción de juventud no siempre ha existido ni en todos 

los tiempos ni en todas las culturas, carece de validez 

universal. Por lo que en nuestra sociedad suele entenderse 

como una condición intermedia entre la infancia y la adultez; 

un tránsito irremediable que implica la búsqueda de sí mismo 

ante los padres, la autoridad y la sociedad, con la finalidad 

de encontrar y establecer el espacio y papel que se tiene en 

el conjunto social. Es el momento en el que el individuo logra 

mostrar autosuficiencia encaminándose hacia el mundo de los 

adultos, en el que podrá acceder a al campo laboral, de la 

experiencia y de la enseñanza. Mientras tanto su pasaje se 

encuentra en los márgenes de la sociedad, en una zona liminal 

en la que goza por un lado de los beneficios de la 

instrucción, la cual, dependiendo el caso, suele ser 

proporcionada por los padres, las instituciones o el Estado 

mismo. 

En muchas comunidades de corte tradicional se recurre 

regularmente a los rituales de iniciación, ceremonias de corte 

religioso-social mediante las cuales se dispone a un sujeto, o 

a un grupo de individuos para transitar una serie de pruebas 

que les harán cambiar de estatus social, en este tránsito los 

novicios pasan de una infancia hacia la adultez a través de 

una muerte simbólica por medio de los rites de passage
1
. Los 

rituales de paso varían según cada tradición: Evans-Pritchard, 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  12 

 

 

por ejemplo, habla de cómo en la sociedad Azande, en la zona 

africana del Congo, el novicio que desea incursionar en la 

enseñanza de la magia tiene que dar constantemente regalos a 

los brujos y exorcistas hasta que éstos aprueben su proceso de 

iniciación
2
; Margaret Mead detalla que los jóvenes en Samoa 

tienen que esperar hasta después de especializarse en la 

construcción, en la pesca y talla de madera para poder obtener 

un nombre que lo convierta en miembro de la asamblea de 

jefes
3
; Mary Douglas señala que la versión original de La 

Caperucita Roja habla más de los rituales de iniciación de las 

mujeres francesas de la Francia del S. XIX los cuales eran 

transmitidos oralmente
4
. Una innumerable lista de rituales de 

paso de niños a adultos pueden escribirse en los que se 

incluyen incisiones corporales, mutilaciones, tatuajes, 

perforaciones, enfrentamientos a bestias, clima o situaciones 

extremas. 

Sin dejar de lado el hecho de que existen muchas maneras de 

ser joven en la sociedad occidental actual, y de que hay 

múltiples formas de vivirlo, la juventud posee tantas ventajas 

como bemoles. Por un lado pueden disfrutar de una condición 

exenta de fuertes necesidades económicas pues suelen no tener 

dependientes, gozan de cobertura educativa universal, se les 

asocia con el espíritu primaveral y renovador de la sociedad, 

acompañado de un halito de inocencia y rebeldía liberadora. 

Pero por otro lado, la juventud, ha conformado gran parte de 

los ejércitos de la Primera y Segunda Guerra Mundial enviados 

como carne de cañón. Vale la pena señalar que hasta hoy en día 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  13 

 

 

los jóvenes siguen siendo elementos primordiales de las 

fuerzas castrenses de cualquier Estado. 

Suelen ser asociados a la inexperiencia, su opinión 

constantemente ignorada, poco válida o concebida como si 

hubiera un perverso adulto detrás manipulando las ideas 

juveniles, lo cual también los pone en una difícil situación 

para operar políticamente. Su condición de rebeldes les acerca 

también (y predispone en varios casos) a la delincuencia. No 

es raro que cuando los policías tienen que revisar el acceso 

fortuito a un lugar sus objetivos favoritos sean aquellos que 

gozan de juventud. 

Los rituales de iniciación que ocupan un relevante lugar en 

el transcurrir de toda sociedad. Se distinguen por ser 

“ejercicios de separación formales y usualmente severos, donde 

la mente corta en forma radical con las actitudes, ligas y 

normas de la vida del estado que se ha dejado atrás
5
. Por ello 

es común que los grandes relatos en los que el héroe o la 

heroína cultural atraviesan una serie de pruebas tengan un 

gran trasfondo simbólico fuertemente relacionado con los 

valores e imágenes de cada pueblo. Mircea Eliade entendía que 

el mito es un relato sagrado que no era simplemente 

transmitido como un cuento de hadas, sino que era revelado en 

el momento adecuado con el fin de enseñar una historia de 

inapreciable valor, sagrada, ejemplar y significativa
6
. 

En la mitología griega, a pesar de existir un panteón de 

dioses representados como adultos consumados, gran parte de 

sus relatos exponían la juventud como el momento en el que la 

transgresión podía llevar hacia la muerte y la desgracia o 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  14 

 

 

hacia el triunfo y la gloria. Tal es el caso de Ícaro, hijo 

del famoso inventor Dédalo. Ambos, encerrados en el laberinto 

de Creta, lograron salir de la compleja construcción diseñada 

para enclaustrar al temible hijo del rey Minos, el Minotauro, 

a través de un par de alas que Dédalo creo con cera y las 

plumas de aves que pasaban por allí. Al levantar vuelo, padre 

e hijo, éste último se acercó emocionado al sol, atraído por 

su calidez y belleza, precipitándose inevitablemente hacia el 

mar tras perder las alas derretidas por la incandescencia del 

astro rey. 

Otra historia similar es la de Faetonte, hijo del dios Helio 

(el Sol), quien tras tomar el carruaje de su padre, perdió 

fuerza para llevar adecuadamente a los caballos que jalaban el 

carro. Las bestias se dirigieron en primer lugar tan arriba 

que la gente en la tierra comenzó a temblar de frío, y luego 

tan abajo que los campos empezaron a arder. En un arranque de 

furia Zeus le arrojó un rayo y cayó al río Po, donde se 

transformó en álamos blancos que lloran lágrimas de ámbar. 

La juventud vinculada a la heroicidad podemos encontrarla 

también en las antiguas narraciones mitológicas mayas. Hunapú 

e Ixbalanque, la antigua historia de los gemelos quiché que 

descendieron al inframundo. Ahí llegan a convertirse en 

hábiles jugadores de pelota, tiradores de cerbatana e 

ingeniosos tricksters
7
. Se confrontan y salen victoriosos no 

sólo ante el aterrador guacamayo antropomórfico Vucub Caquix 

sino igualmente a dos hermanastros a los que convirtieron en 

monos. Condenados a presentarse ante los señores de Xibalba, 

los heroicos gemelos desafiaban en el juego de pelota a los 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  15 

 

 

dioses del mundo inferior. Al final, después de una serie de 

arduas pruebas, terminan venciendo mediante un elaborado 

engaño a los infames dioses del inframundo. 

Las condición juvenil actual está alimentada por gran parte 

de este tipo de narrativas, son aquellos capaces de retar a lo 

adverso, al mundo en que crecieron que no les pertenece, a 

enfrentar al sistema que los creo y que terminará por 

devorarlos en un intento de revolucionarlo. Al mismo tiempo, 

los relatos en los que intervienen los jóvenes suelen exponer 

su fracaso, un poco en señal de advertencia, otro poco con el 

miedo de la autoridad a verse rebasada. 

La publicidad nos presenta a la juventud como el elenco 

ideal para casi todo producto. Lo juvenil que se nos presenta 

en los espacios comerciales está en pleno vigor, personaliza 

la innovación y el cambio, el optimismo, la belleza, la fe y 

el futuro. Valores que el campo publicitario se ha encargado 

de darle continuidad hasta las edades adultas, muy al 

contrario de cómo se planteaba en las sociedades 

tradicionales. 

Los jóvenes de hoy, en un mundo en el que las redes 

sociales y el internet amplifican las voces, se enfrentan a 

este antiguo debate: Alzar valientemente la bandera del cambio 

frente a las proclamas inconformes de un mundo adultocentrista 

que no se atreve a cuestionar su autoridad; o a encarar los 

espacios de aprendizaje y asumirse como el novicio que desea 

ingresar al mundo adulto. 

Alrededor del planeta desde mediados del S.XX las banderas 

de protesta de la juventud han dejado escuchar su voz con 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  16 

 

 

demandas de un mundo más justo: los movimientos hippies de los 

años 60 en los Estados Unidos que tuvieron una fuerte 

repercusión en contra de las incursiones militares; el 

movimiento punk durante los 70 en Reino Unido que exigía a 

través de la filosofía “hazlo por ti mismo” espacios de 

expresión ante un avasallante embate de las industrias de la 

cultura de masas; las tendencias de los rompeanuncios y 

adbusters que replantearon la manera de hacer publicidad en 

los años 90; los primeros movimientos sociales que exigieron 

mediante el uso de redes sociales un cambio en la educación 

universitaria, o la renovación de un sistema político y 

democrático como la Primavera árabe, #occupywallstreet o 

#YoSoy132. 

Hoy nos encontramos ante la lucha de la juventud por la 

instauración de políticas a favor del medio ambiente, la cual 

atraviesa claramente el debate sobre la posición que tienen 

las futuras generaciones en el discurso actual. De la misma 

manera, encontramos la resistencia del mundo adulto, pero 

también voces receptivas dispuestas a generar un cambio. Al 

parecer, ha llegado la hora de que la narrativa sobre la 

juventud inexperta pero heroica dé paso a otra nueva en torno 

a la creación de un mundo más equitativo y con oportunidades 

similares a todo individuo sin importar su edad, sexo o 

condición. Hay que aceptar, como en ese viejo relato de Peter 

Pan, que el mundo adulto requiere del atrevimiento y crítica 

de los jóvenes y que, al mismo tiempo, la juventud precisa del 

orden e intelecto del mundo adulto. Hemos dejado de ser una 

sociedad tradicional. ¿Será momento de replantear y 

resignificar los relatos que nos dieron sentido como sociedad? 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  17 

 

 

Notas 

1
 Turner, Víctor, (1999) La selva de los símbolos, S XXI, p. 247 

2 
Evans-Pritchard, E.E., (1997), Brujería, magia y oráculos entre los Azande,  

3 
Mead, Margaret, (1995), Adolescencia y cultura en Samoa, Ed. Paidós, p. 67 

4 
Douglas, Mary, (1997) Estilos de pensar, Ed. Degisa, p. 29 

5 
Campbell, Joseph, (1999), El héroe de las mil caras, FCE, p.16 

6 
Eliade, Mircea, (2004), Mito y realidad, Kairós, p. 9 

7 
Figura similar al Loki germánico o al Prometeo griego que a través de una serie 

de trampas logran burlar a sus enemigos. 

  

  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  18 

 

 

 

Imaginarios instituidos, 

literatura y libertad 

Ángel Enrique Carretero Pasín 

Partamos de un principio: la realidad no se agota en la 

definición oficializada y comúnmente aceptada de ella. De 

hecho, a lo largo de la historia un reiterado propósito entre 

quienes han detentado el poder ha sido consagrar una lectura 

unívoca de la realidad, afianzar la creencia de que la 

realidad es lo que es y punto. En este asunto, el papel de los 

imaginarios sociales ha sido y es decisivo, 

institucionalizando un inquebrantable modo de ser y deber ser 

de las cosas para una sociedad. Sin embargo, este objetivo ha 

sido estéril. La materia prima tan dúctil, maleable y 

magmática de la que se hace y deshace la realidad ha sido 

sumamente tozuda y nunca se ha rendido a una tentativa que la 

acartonase en un patrón de unicidad. Frente al proyecto de 

definición unívoco de la realidad por obra de los imaginarios 

dominantes, siempre han existido voces heréticas en torno a 

ella, actuando en un espacio semiclandestino. La literatura ha 

sido y es la expresión más depurada de esta herejía. En el 

tránsito a la institucionalización del imaginario del mundo 

burgués, surge, como réplica, El Quijote. Ya en pleno siglo 

XIX, en la consolidación de este imaginario como canon de 

vida, aparece Madame Bobary. Cuando triunfe definitivamente el 

imaginario social del progreso en manos del universo 

científico-tecnológico, emergerán Fahrenheit 451 o Blade 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  19 

 

 

Runner. Sobran ejemplos. Siempre es lo mismo, con una 

recurrencia aplastante. Es el desafío ínsito a la esencia de 

la ficción literaria para trastocar y vulnerar la definición 

oficial de realidad. Es cierto que ha habido literatos que, 

con frecuencia, han puesto la literatura al servicio de una 

causa que la trascienda, bien sea ésta ideológica, patriótica 

o de una índole semejante. Sin duda en bastantes casos han 

contribuido a una mejora de la sociedad. Pero es dudoso que no 

hubieran perdido la autenticidad de su voz herética por el 

camino. La literatura es cosa más de chamanes que de 

apóstoles. No propone ninguna senda, solo alumbra horizontes 

para ver facetas ocultas de la realidad. La prerrogativa 

nuclear de todo sistema social consiste en que cuaje una 

generalizada aceptación ontológica de que el mundo es como es, 

no en el sentido de algo inmutable a lo largo del tiempo sino 

en el sentido de fijeza y limitación en los márgenes 

instituidos de interpretación de su significado. Si por algo 

se caracteriza la literatura es por una rebelión no solo ante 

estos márgenes sino ante la misma existencia de un margen. 

Esto la emparenta, más allá de tópicos, con la filosofía. En 

ambos casos, deconstruyen la significación política en donde 

se ven atrapadas las cosas. Por eso, si los imaginarios 

dominantes están interesados siempre en ofrecer una visión 

simplificada de estas cosas en su totalidad, la literatura 

introduce la complejidad, haciendo ver que las cosas raramente 

son como se nos presentan y que, por tanto, habíamos pasado de 

largo ante una circunstancia problemática. Así, la literatura 

nos hace libres, al igual que la filosofía, aunque 

difícilmente al modo platónico, dado que en aquella no hay más 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  20 

 

 

Verdad a aprehender que la de un precario reconocimiento de la 

arbitrariedad y artificialidad sobre la que todo mundo social 

descansa. Así, una sociedad compuesta exclusivamente de 

literatos sería delirante y rápidamente tendría las horas 

contadas. De manera que la literatura o incorpora una actitud 

necesariamente discordante con el mundo o deja de ser 

literatura. Para ser más precisos, discordancia en relación a 

los imaginarios instituidos sobre los que este mundo se 

apuntala. Lo hace añadiendo dosis a borbotones de desorden que 

obstaculizan el logro de un orden perseguido como sueño 

distópico por todo sistema social. Por lo dicho, la literatura 

podrá ser edificante, pero antes es sistémicamente nociva, y 

solo con trampa puede ser lo primero saltándose lo segundo. La 

nocividad radica en una relativización de cualquier 

presupuesto, revestido de una aparente firmeza, mediante el 

cual nos asomáramos a priori al mundo. Así nos evidencia que 

en toda fenomenología social interviene un sinfín de variables 

singulares y muy difíciles de controlar, por mucho que la 

ciencia se hubiera obstinado en desmentirlo. Por tanto, la 

ficción literaria agranda los horizontes de experiencia del 

mundo, crea significados nuevos o distingue aquellos 

socialmente opacos, abre fisuras en los imaginarios sociales 

instituidos. Y así nos desajusta con cualquier tono de 

grisácea medianía que empapa nuestra cotidianidad. Al fin y al 

cabo, la literatura desvela que “todos somos Madame Bobary”. 

 

 

  
 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  21 

 

 

El lenguaje, el imaginario social y 

la representación literaria de los 

mitos griegos 

Tonatiuh Morgan Hernández 

Este artículo muestra cómo la palabra o sustantivo conforma 

una gramática sociocultural donde la concatenación de 

distintos signos dentro de una función sintáctica, explican la 

función semántica que se le asigna a una determinada frase u 

oración donde se expresa una postura ideológica. Ello se logra 

a través de la función metafórica que hace posible el lenguaje 

simbólico, al símbolo se le asocia con las ideas y expresa las 

estructuras profundas del pensamiento mediante la asociación 

de los distintos significantes que forman parte del texto. 

Acontece la compleja interrelación entre signo y símbolo, 

entre el significante y el significado que deriva en la 

construcción del lenguaje metafórico, y con ello, se generan 

abstracciones de la realidad para establecer posturas 

subjetivas que derivan en un lenguaje propio de una comunidad, 

etnia, grupo, colectivo o sociedad, y con ello, emerge el 

orden ideológico del imaginario. 

El imaginario asigna un orden, es un poder creativo que 

subyace en el pasado histórico y social de cada cultura, 

sociedad, comunidad, etnia y colectividad, algo similar al 

cómo Dios estableció un significado social imaginario 

sostenido por una organización institucional, como lo es la 

iglesia. La representación imaginaria
1
 expresa una forma de 

pensamiento que obedece a una lógica contraria a la realidad, 

es un mundo ficticio que une, sujeta, controla y domina la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  22 

 

 

vida de personas, comunidades y grupos. Las significaciones 

sociales imaginarias se expresan a través de lo institucional, 

sea un orden político, cultural, económico, urbano, religioso, 

comunal, colectivo etc. Se establece una red de 

representaciones simbólicas, donde el imaginario reproduce al 

ethos (valores) y la cosmovisión de una sociedad dentro de un 

tiempo y espacio específicos. 

El imaginario como concepto clave, explica y determina a la 

representación simbólica, el orden institucional y establece, 

además, la dialéctica entre lo funcional y simbólico. Por 

tanto, al hacer una interpretación simbólica de lo cultural, 

debe incluirse al imaginario como un elemento conceptual que 

hace posible la integración de una metodología que analiza a 

lo cultural como una forma de expresión vinculada a la 

condición humana presente en toda sociedad. 

De igual forma, al hablar del imaginario, se hace referencia 

a un orden simbólico que norma el funcionamiento de toda 

institución social, lo cual ordena y asigna un sentido a lo 

real, pues se establecen normas o leyes. Una sociedad produce 

al imaginario como una necesidad para su correcto 

funcionamiento, pues, justifica y legitima al orden social 

establecido, el orden simbólico que legitima y asigna una 

racionalidad al orden social. 

Para comprender la significación social del imaginario, lo 

instituido es un orden político, ideológico y cultural, pues 

se establecen representaciones como lo son las de los mitos y 

ritos que permiten al hombre transformar un mundo caótico en 

un mundo ordenado con leyes y normas controladas por un poder 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  23 

 

 

político, religioso, comunal, étnico, etc. Donde se pasa de 

vivir en un mundo caótico sin un orden aparente a un mundo 

controlado y dominado por el propio hombre. 

El relato que refiere al origen de todo, el mito del 

origen, rompe con la intermediación dialéctica entre el hombre 

y su realidad. Este relato hace una explicación del origen del 

hombre y su mundo e introduce a un tercer elemento que 

interviene entre la relación dialéctica de mutua 

transformación del hombre y su realidad. Este tercer elemento 

es el mundo mítico de los dioses, así, por tanto, se establece 

un vínculo entre el hombre, Dios y la naturaleza del mundo. A 

través de este vínculo se establece la base del imaginario 

colectivo que simboliza la continua asignación y búsqueda del 

sentido en la realidad, derivando, entonces, en una 

explicación de todo aquello carente de sentido, pues todo 

acontece por obra del orden divino que gobierna a la 

humanidad, lo cual establece un sentido al mundo vivido y 

habitado. 

Se comienza, en consecuencia, a establecer un significado en 

el mundo y territorios sagrados por medio de rituales 

asociados a ello, pues el sentido simbólico establece el 

precedente para construir un cúmulo de diversas 

representaciones que contienen en sí, un sistema ideológico y 

la estructura de una cosmovisión, que explica el por qué y 

para qué del mundo simbólico en el que habita el hombre. El 

componente central que hace posible la construcción del 

imaginario es el lenguaje simbólico, hace posible la expresión 

narrativa que une a la palabra y la imagen para representar o 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  24 

 

 

metaforizar la realidad, fijando con ello, formas de pensar, 

ver, vivir, percibir y aprehender lo real. 

El hombre en su constante interrogación acerca de cuál es 

su relación con el mundo que le rodea y en el que habita, 

busca constantemente una explicación a los fenómenos que lo 

aquejan constantemente y que forman parte del mundo en el que 

vive, fenómenos como: las lluvias, las sequías, los truenos, 

las crecidas de los ríos, y otros, manifestaciones del mundo 

natural, pero acontecen otros de tipo emocional que lo afectan 

continuamente, como lo es la soledad, la muerte, el afecto, 

etc., fenómenos que no puede ignorar y son una preocupación 

cotidiana. Entonces, el hombre siente la necesidad de 

establecer una explicación acerca del origen de todo cuanto le 

rodea y vive, establecer un primer origen del universo donde 

se desarrolla como persona. ¿De dónde viene todo lo existente? 

¿Por qué, en ocasiones, todo acontece de forma benigna, y en 

otras ocasiones, acontecen hechos agresivos y destructores? 

¿En dónde radica la razón de todo este comportamiento 

connatural a él que no logra comprender? ¿Por qué tienen que 

ocurrir estos fenómenos que afectan y destruyen todo lo 

constituido? 

Algo que es incierto y desconocido, que escapa a su 

entender. No encuentra explicación alguna ante tales fenómenos 

y emociones que habitan el él y expresan su condición humana 

de debilidad, el hombre no puede concebir cómo la naturaleza 

crea tanta fuerza destructiva, lo cual lo hace un ser 

vulnerable. Debe, entonces, someterse al poder de estas 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  25 

 

 

fuerzas naturales, debe aceptar el orden impuesto por su 

universo si desea continuar con vida. 

Surge, por tanto, la necesidad de dar una explicación a 

todos estos fenómenos desconocidos que asolan y frecuentan su 

mundo, mismos que dan muestra de un poder superior, una fuerza 

natural que se manifiesta de forma contundente. Por ello, es 

inminente la necesidad de establecer un principio a todo, que 

explique el porqué de estas problemáticas que lo aquejan; 

además, por medio de esta explicación fija una relación de 

unión-sujeción con ese mundo desconocido y misterioso en el 

que habita, a la vez, crea un mundo ubicado más allá, pues es 

producto de su propia imaginación. Así da existencia al mundo 

mítico de los dioses que controlan todas las fuerzas de la 

naturaleza y su destino como un ser susceptible y vulnerable, 

este lugar se ubica en la eternidad de su pensamiento, es una 

zona fuera de la realidad, donde la fantasía alcanza límites 

impensables y posibles que escapa a toda lógica racional. 

Este mundo se explica gracias a una herramienta fundamental 

en la vida y desarrollo de toda la humanidad, el lenguaje, 

cualidad que hace del hombre una especie diferente y superior, 

muy por encima de las demás. Es por medio del lenguaje y en 

concreto, por medio de la palabra
2
, que el hombre hace una 

interpretación de todo el comportamiento de esta naturaleza 

connatural a él. Tiene la necesidad de la creación de un 

relato que explique de forma concreta toda esta incertidumbre 

en la cual habita y le preocupa constantemente. 

Por medio de este proceso nace el relato mítico donde el 

hombre finca las bases de su presencia en el mundo, le da un 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  26 

 

 

sentido a su existencia. Establece una relación mutua con un 

mundo de carácter imaginario, situado fuera de su realidad 

palpable. El lenguaje es utilizado por el hombre, que vive 

agrupado en una comunidad con la finalidad de auto-protegerse 

a sí mismo, para establecer una vía de comunicación con sus 

semejantes, por medio de él expresa sus diferentes estados 

emocionales y anímicos que le aquejan, además de comunicar las 

diferentes necesidades que se le presentan, las cuales debe de 

satisfacer. 

El relato mítico tiene necesidad de utilizar un lenguaje de 

tipo poético, por medio de la metáfora hace posible el diálogo 

y el vínculo con el mundo divino de los dioses
3
. Nace una 

nueva realidad y un nuevo espacio, logra una conexión entre el 

hombre, la naturaleza y la divinidad que controla todo lo 

existente. El hombre edifica mediante su pensamiento y el 

lenguaje, un nuevo sentido de la percepción del mundo. Ahora 

ya no siente temor ante los embates violentos de la 

naturaleza, vive en consonancia con su mundo, se integra al 

ritmo cósmico del mismo y pasa a ser un elemento más que 

integra la grandeza infinita del universo en el cual habita y 

se desarrolla continuamente. 

El mito sienta los cimientos del desarrollo cultural, 

establece el origen de la identidad de los pueblos antiguos. 

Erige el cimiento y la estructura que da vida al carácter 

complejo de la especie humana, así como la posición que juega 

ante el orden del cosmos. El hombre introduce un sentido 

humano de orientación dentro del orden de su mundo. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  27 

 

 

A partir del lenguaje poético se asigna un nuevo sentido a 

la vida de comunidades en las que se agrupa el hombre. Por 

medio de la poesía se establece el diálogo con el mundo que 

está más allá, un mundo que no es visible, la palabra es la 

mediadora de este diálogo de tipo metafórico
4
. El hombre 

perteneciente a las antiguas culturas establece una relación 

de respeto y de mutua retribución con sus dioses que 

representan aquello a lo que no encuentra explicación alguna. 

Esta mediación dialógica expresa su temor ante lo que escapa 

fuera de su raciocinio. 

El hombre es el único ser dentro de la naturaleza con una 

cualidad única que lo posiciona por encima de las demás 

especies, esta cualidad es el lenguaje, misma que lo hace un 

ser superior. El hombre es la casa del lenguaje y por medio de 

él logra expresar distintos estados emocionales que agobian a 

ese ser que habita en su interior. 

El hombre y su condición derivan en la necesidad de crear 

este lenguaje de tipo imaginativo, mitopoético
5
, para formarse 

a sí mismo como parte de este mundo y establecer una relación 

con los creadores y destructores de su mundo, los dioses, 

mismos que establecen y controlan el ciclo de vida y muerte de 

todo. En consecuencia, desde esta perspectiva humana, los 

dioses poseen cualidades extraordinarias superiores a las del 

hombre, se edifica, con ello, una nueva realidad imaginaria 

sobre la cual se sostienen los cimientos de la humanidad. 

Por medio de la palabra se logra concretar este diálogo con 

los dioses y la metáfora es la artífice de este lenguaje 

mágico, y a la vez, misterioso. El lenguaje metafórico eleva y 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  28 

 

 

conecta el diálogo del hombre con sus divinidades y con el 

mundo caótico que habita. Mediante los relatos mito-poéticos 

el hombre no sólo hace referencia a su origen y al mundo 

mítico, sino también expone situaciones que lo angustian y son 

parte de su diario acontecer. Situaciones emotivas que a 

través de la representación de personificaciones divinas, 

expresa ese profundo sentir interno, donde los dioses, al 

igual que los humanos, son víctimas de circunstancias 

semejantes a su condición. 

El lenguaje poético no sólo rebasa los límites del texto, 

sino también los del tiempo y del espacio
6
, trasciende más 

allá de los límites del relato y se arraiga en los rincones 

más profundos de la esencia del ser humano. La circunstancia 

que subyace en los cimientos del mundo mítico, el mundo de los 

dioses, no es distinta a la de los humanos. Al igual que los 

hombres viven y sufren, los dioses dentro de los relatos míto-

poyéticos viven en carne propia situaciones de índole similar. 

Son objeto de situaciones emotivas que se arraigan en su alma, 

cometen actos gobernados por la complejidad de la existencia, 

lo cual condena a quien cometa tales atrocidades, ya sea un 

asesinato, adulterio, engaño, robo, etc. 

Los mitos muestran características similares al mundo 

humano, hasta los peores personajes, los monstruos, son blanco 

de la sensibilidad interna del hombre. Ellos también sufren y 

son objeto de situaciones injustas, viven dentro de un estado 

de sufrimiento y dolor interno, a pesar de ser seres 

abominables sin sentimientos. Los hechos narrados por los 

mitos revisten una forma dramática y humanizada, de modo que 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  29 

 

 

sus actores pueden tener forma humana, un tanto magnificada, 

como los dioses y héroes griegos, por ejemplo; o no, como los 

seres monstruosos primigenios de muchas mitologías, pero 

actúan y se mueven animados por impulsos humanos. La 

problemática de los dioses adquiere características similares 

a las de la humanidad, su acontecer divino, aunque distante al 

devenir del hombre, presenta una familiaridad con el mundo del 

hombre que bajo una atmósfera de lucha continua libran una 

batalla en contra de su propio destino. 

Mediante la poesía se le da una significación profunda al 

mito, es una forma trascendental generada por el lenguaje 

simbólico
7
, el lenguaje poético ayuda al poeta a construir ese 

relato que llega hasta lo más profundo del alma. La metáfora 

es la protagonista de esa expresión lingüística, el lenguaje 

mito-poético, mismo que narra todo lo acontecido dentro de los 

límites del mundo divino y que sirvió de base para la 

expresión poética, construyó toda una nueva realidad a partir 

de la constante ansia por el saber del hombre, el tratar de 

explicarse por qué ocurrían determinados eventos que escapaban 

a todo lo concebido por su lógica racional. 

A través del lenguaje mito-poético nace la identidad, la 

historia, los rituales, las tradiciones y costumbres de los 

pueblos antiguos. El mito confecciona el vínculo de unión al 

interior de una comunidad, el hombre entabla una relación 

entre iguales con su dios supremo, establece el diálogo de yo-

tú, el mito cosmogónico del origen de su cultura. El mundo 

divino, en el cual fueron engendrados los humanos a partir de 

un creador que los controla y gobierna. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  30 

 

 

Una cultura peculiar y grandiosa por su esencia con un 

origen mítico demasiado arraigado al interior de sí misma, es 

la helenística, la Antigua Grecia. Mundo que nos legó mitos de 

carácter cosmogónico, religioso, moral, etc. El mundo griego 

posee relatos que nos transportan a escenarios en donde 

conviven tanto dioses como humanos, además, también existen 

entes que presentan una mezcla de características divinas y 

mortales, los semidioses, engendrados a partir del odio 

generado por Zeus hacia la humanidad. 

Los héroes emanados de estos relatos libran batallas de 

contra de sus dioses que controlan todas las fuerzas supremas 

de su mundo. En consecuencia, los dioses buscan castigar y 

establecer un escarmiento y, a la vez, un ejemplo a quien los 

desafie. Aquél que ose mostrar signos de rebeldía contra el 

dios supremo, Zeus, es blanco de un castigo eterno. Únicamente 

por medio de la muerte se escapa ante tan atroz sufrimiento, 

este castigo ejemplar es impuesto para establecer un orden y 

una armonía en su universo. 

La epopeya griega refiere a leyendas del origen de sus 

distintos pueblos y ciudades, las luchas que libran sus 

héroes. Estos relatos adquieren, un carácter comunal que une 

al mundo antiguo de la Hélade, signan, con ello, a la 

comunidad griega y establecen valores y pasiones de una raza 

heroica, pues toda la comunidad comparte los mismos ideales. 

Mediante esta lucha establecida en el mundo mítico de la 

eternidad, los héroes inculcan a su pueblo un espíritu de 

lucha y valores como: la perseverancia, la justicia, la 

fraternidad, la fatalidad, etc., valores que adquieren nuevas 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  31 

 

 

características conforme el mito va siendo renovado. Se 

renueva a sí mismo conforme va siendo relatado de generación 

en generación, trasciende a través del tiempo y el espacio 

gracias a la memoria oral de los antiguos sabios que 

conservaron y heredaron estos relatos a sus descendientes. El 

mito refleja la eterna búsqueda de la humanidad por establecer 

una justificación a su propia existencia. 

Las distintas culturas de la humanidad se han encargado de 

atribuirle esa individualidad única y distintiva de la 

reinvención, a sí mismo, el mito adquiere nuevas 

significaciones conforme se difunde. Se le atribuyen 

características distintas de acuerdo a las necesidades de la 

sociedad en que es transmitido, hay un interés colectivo 

detrás, por eso de su naturaleza. Va, el mito, de la mano con 

el continuo trascender del hombre dentro de su mundo, son 

parte integrante de esa compleja maraña infinita que da vida 

al cosmos. La vía por la cual se logra este cometido de una 

renovación continua es el lenguaje, le permite al hombre 

mantener un canal de comunicación permanente dentro de su 

mundo con sus semejantes. 

Un primer referente y posiblemente uno de los más antiguos 

mitos que se conoce es la Teogonía de Hesíodo, este documento 

hace referencia a un mundo más allá de la realidad, donde 

aconteció una lucha de carácter interno entre las distintas 

fuerzas del universo, los dioses
8
. Hesíodo emplea un lenguaje 

mito-poético para recrear esta lucha entre las distintas 

fuerzas divinas. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  32 

 

 

Lo que el autor busca expresar en realidad dentro del cuerpo 

de la Teogonía es el establecimiento de un orden divino, mismo 

que es impuesto por Zeus, el triunfador de esta batalla 

divina. Zeus como dios supremo ostenta un poder omnipresente y 

ejerce su influencia en todos los ámbitos del universo, es el 

dios supremo que controla todo lo existente, es el creador y 

destructor del mundo de los mortales, sus súbditos. 

Hesíodo hace una primera explicación del mundo en el cual 

está inmerso, un mundo que se rige por leyes impuestas por un 

ser superior que controlaba todos los aspectos de la vida. El 

universo, por tanto, debe gobernarse por leyes de facto que 

deben de cumplirse, sino fuese así, entonces, imperaría el 

caos y el desorden que llevarían a la destrucción total de 

todo cuanto existe, por ello, deben de acatarse las leyes para 

que exista una armonía y orden en todos los ámbitos, el mundo 

del hombre debe de gobernarse al igual que el universo se 

gobierna. 

El mito de Prometeo nos expresa la idea de un castigo dentro 

de una atmósfera de continuo dolor y sufrimiento. Prometeo se 

asemeja mucho a lo considerado como la muerte en vida, el ser 

que habita dentro de un mundo de obscuridad. Prometeo vive en 

un presente eterno, nunca termina, vive la sensación de no 

llegar nunca al final. Padecerá el martirio de la tortura 

mientras continúe dentro de la esfera de la existencia. 

Es castigado por Zeus por haber entregado a la humanidad el 

fuego sagrado, que simboliza la sabiduría. Zeus enojado quiere 

destruir a la humanidad a lo que Prometeo se opone, defiende a 

los humanos, muestra signos de bondad y humanidad, 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  33 

 

 

características propias de los hombres. En represalia ante tal 

acción, es amarrado en lo alto de una cumbre con cadenas que 

lo sujetan y le impiden liberarse. Es condenado a sufrir este 

correctivo por la eternidad, todo por desafiar a la autoridad 

del dios supremo. 

Es atacado por buitres que le infringen heridas que no dejan 

de causarle dolor interno en las entrañas de su cuerpo. 

Prometeo no puede morir porque es un semidiós, y por tanto, 

está penando dentro de un estado continuo de una angustia y 

agonía. Se pregunta a sí mismo cuándo terminará este tormento, 

ante ello, se angustia y se interroga por lo que pasará
9
. 

Piensa en el futuro incierto que lo aguarda, esto le hace 

hundirse en la desesperanza, misma que lo arrastra a un 

ambiente de una oscuridad interna, pues dentro de esta 

incertidumbre no sabe lo que sucederá, todo es incierto y todo 

puede suceder a la vez. 

Desea morir para ya no sentir ese dolor que desaparece, 

bien sabe que mediante la muerte puede obtener una vía de 

escape a este mundo adverso en el que se encuentra. Vive en 

vida una muerte que nunca termina por llegar, es un muerto en 

vida sin esperanza alguna de salvación al castigo que le 

impusieron y no hay nada ya por hacer, más que aguardar por la 

libertad. 

El mito de Sísifo muestra lo adverso de la realidad, donde 

se simboliza la existencia del hombre que es similar a la de 

Sísifo, quien es castigado y vive en un constante estado de 

continuo sufrimiento y desesperación por el difícil presente 

que encara día con día con todas sus fuerzas físicas. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  34 

 

 

Debido a sus faltas cometidas y por desafiar el mandato del 

dios supremo, Zeus, se le condena a sufrir tormentos en el 

fuego eterno del Hades, Sísifo recibe una condena ejemplar, 

pero una vez en el Hades trata de engañar a todos aparentando 

su muerte. Pide que sus restos no sean quemados, y por tanto, 

no se le consideraba un muerto. Ante ello, Sísifo es condenado 

de nuevo por los dioses, al tratar de engañarlos y recibe como 

sentencia el rodar una enorme piedra cuesta arriba, cuando 

llega a la cima la piedra se regresa y debe de comenzar de 

nuevo, y así hasta la eternidad. Recibe un castigo que nunca 

tiene un fin. 

Sísifo es un ser que vive en un estado de constante 

desesperación por el presente adverso que encara, debe emplear 

todas sus fuerzas, ser como una bestia que no razona y sólo 

hace uso de su condición física, esa la animalidad interna que 

habita en él
10
. No piensa en lo que ocurrirá, él únicamente 

debe de preocuparse por la problemática que se le plantea en 

su presente. La enorme piedra debe empujar a base de su 

esfuerzo simboliza la dura batalla que libra el hombre dentro 

de ambientes adversos, debe de encarar situaciones que parecen 

imposibles de lograr, en las que debe de emplear su ingenio 

para salir avante. 

Cada vez que Sísifo comienza rueda la piedra, representa una 

nueva oportunidad que se plantea cada día, donde el hombre 

debe usar su ingenio de la mejor forma para rodar la piedra de 

una forma diferente a la anterior. Cada día se encara la 

realidad con una nueva actitud y desde una nueva perspectiva, 

pues siempre hay un nuevo comienzo y se aprende de los errores 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  35 

 

 

cometidos. El presente se plantea de forma similar al hombre y 

a Sísifo, pues es una preocupación constante, este presente 

adquiere el sentido simbólico de ser eterno. 

Otro mito que hace referencia a la idea de castigo y de 

encierro dentro de un mundo de sufrimiento que simboliza una 

realidad obscura, un presente adverso sin una salida aparente 

a tan agobiante situación, es el mito de Tántalo. Por mostrar 

un carácter rebelde contra de Zeus, al revelar sus secretos, 

pues robó el néctar de los dioses, secreto más cuidado y 

preciado, Tántalo es sometido a un castigo que adquiere 

características únicas, pues traicionó a quienes confiaron en 

él. 

Tántalo es confinado a un lugar donde tiene a su alcance 

distintos tipos de manjares que detonan en él instintos 

naturales como el apetito y cuando quiere alcanzarlos, éstos 

con su propio movimiento se alejan de él; así mismo, cuando 

siente la necesidad de saciar su sed, la bebida se aleja. No 

puede poseer todo aquello que desea. 

Este relato simboliza al hombre condenado a padecer un 

hambre y una sed que son eternas, nunca podrá saciar sus 

necesidades, siempre buscará nuevos satisfactores y así se 

extenderá por la eternidad
11
. Nunca estará conforme con lo que 

tiene a su alcance, pero también expresa la idea de que no se 

puede poseer todo cuanto se desea, esto hace que se arraigue 

dentro del alma un sentimiento de angustia porque se desea 

algo y no se puede alcanzar tal objetivo. 

El hombre sufre y se martiriza a sí mismo porque no puede 

obtener eso que desea, y como no lo puede poseer, se 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  36 

 

 

desespera. Se crea un ambiente de sufrimiento emocional que lo 

hunde en una obscuridad interior a través de pensamientos de 

culpa y castigo. 

Este relato ilustra uno de los primeros referentes a la idea 

del encierro del ser dentro de un espacio tanto físico como 

corporal. El laberinto es la prisión edificada con la 

finalidad de contener al ser monstruoso que actúa fuera de la 

lógica racional, y por tanto, representa un peligro para toda 

lo que está a su alrededor. El Minotauro es un ser encerrado 

en el laberinto, confinado a vivir por siempre en la total 

soledad, la única salida posible de la prisión es la muerte. 

Su animalidad se muestra al devorar a sus víctimas que 

inocentemente son conducidas al laberinto para ser 

sacrificadas por él, pues estas víctimas son parte de un 

ritual religioso. 

El laberinto es un tema que siempre resulta atractivo para 

la literatura, simboliza lo complejo y difícil que resulta el 

recorrer los distintos senderos de la vida
12
. A veces, los 

caminos resultan ser inesperados, se crean falsas expectativas 

y se llega a una encrucijada que no conduce a ningún lugar, 

pero el camino debe continuarse y no detenerse porque siempre 

se aprende de los errores cometidos anteriormente. Se va por 

la vida caminando diversos caminos que conducen a callejones 

sin salida o se tocan puertas que nunca se abren o llevan a 

falsas salidas. El hombre anda a lo largo de su vida en una 

constante búsqueda que lo conduzca a una realización más 

plena. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  37 

 

 

Se vive encerrado en un cuerpo, una familia, una casa, una 

colonia, una ciudad, un país, un mundo, un universo, etc. 

Desde el momento en que una persona nace, ésta ya es víctima 

del encierro, se entra al laberinto sin darse cuenta y se 

vive, a lo largo de los años, encerrado en una estructura o 

sistema que lo contiene, se le condena al hombre a vivir y 

sufrir un castigo desde el principio de la vida y no se tiene 

la noción de ello, se vive confinado dentro de un cuerpo al 

igual que el Minotauro. 

El hombre vive condenado y encerrado en una prisión que lo 

contiene, conforme transcurren sus años tendrá que recorrer 

los distintos pasillos del laberinto en busca de una salida 

que lo lleve a la libertad. Se vive la travesía de la vida a 

lo largo de la laberíntica y complicada estructura de la 

existencia que finalizará únicamente con la llegada de la 

muerte, la verdadera y no falsa e ilusoria salida de esta 

prisión denominada vida. 

 

Notas 

1
 Luis Humberto Méndez y Berrueta. La cultura como concepto semiótico, algunas 

reflexiones metodológicas útiles al pensamiento sociológico, México, Eón, 2014. 

2
 Alonso Alcina. El mito ante la Antropología y la Historia, Madrid, Siglo XXI, 

1984. 

3
 Carlos García Gual. Introducción a la mitología griega, Madrid, Alianza, 1992. 

4
 Yu-Fu-Tuan. Topofilia, estudio de las percepciones, actitudes y valores del 

entorno, Madrid, Melusina, 2007. 

5
 Arthur M. Hocart. Mito, ritual y costumbre, ensayos heterodoxos, Madrid, Siglo 

XXI, 1975. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  38 

 

 

6
 Hans George Gadamer. Mito y razón, Barcelona, Paidós 1997. 

7
 Ángel María Garibay. Mitología griega, dioses y héroes, México, Porrúa 1986. 

8
 Aurelio Pérez Jiménez. Introducción general en Hesiodo, obras y fragmentos, 

Madrid, Gredos, 1997. 

9
 Francisco González Crussi. El hombre y la muerte en Ruy Pérez Tamayo, La Muerte, 

México, El Colegio Nacional, 2004. 

10
 Ángel María Garibay, Ibidem.  

11
 Ángel María Garibay, Ibidem. 

12
 Heli Morales Ascencio. El laberinto de las estructuras, Madrid, Siglo XXI, 1997. 

  

  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  39 

 

 

Se nos rompió la 

performatividad de tanto 

usarla. Notas sobre el abuso 

del análisis de discurso  

José Antonio Cerrillo Vidal 

En su ucronía "La Fe de Nuestros Padres", Phillip K. Dick 

nos presenta unos Estados Unidos en los que se acaba de 

instaurar un régimen de tipo maoísta. El protagonista de la 

historia es Chien, un joven y ambicioso burócrata 

perteneciente al Ministerio de Artefactos Culturales, 

institución encargada de la orientación ideológica del pueblo 

y la persecución de posibles desviaciones en la producción 

artística e intelectual. La gran oportunidad de Chien llega 

cuando un alto mando del Partido le ofrece la posibilidad de 

revisar los exámenes de la futura escuela de cuadros en 

California, a fin de comprobar la sinceridad de las respuestas 

de los jóvenes estudiantes. Pero antes Chien deberá pasar su 

propia prueba, para comprobar si es digno de encargarse de una 

tarea tan importante. Sus superiores le proporcionan dos 

textos: uno es una muestra sincera de amor al pueblo y el 

Partido, del otro se sospecha que es una muestra sutil de 

desviación pequeñoburguesa. A Chien le corresponde decidir 

cuál es cuál. Pero es incapaz de encontrar la respuesta: ambos 

podrían ser una cosa o la otra. La repetición mecánica de las 

consignas, ¿revela una eficiente asimilación de la doctrina o 

se utiliza como recurso irónico?, ¿dónde termina la honestidad 

y empieza el sarcasmo?, se pregunta un angustiado Chien.  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  40 

 

 

La ansiedad de Chien nos resulta comprensible: se juega su 

carrera en una sola decisión, para la que no tiene suficientes 

elementos de juicio. En una sociedad totalitaria como la suya 

la relación entre las palabras y las cosas es peligrosa y, por 

eso mismo, inestable. Unas palabras, incluso las más 

inocentes, pueden tener consecuencias terribles para quienes 

las pronuncian si los agentes del estado interpretan que 

suponen una amenaza para el orden social. Lo que, a su vez, 

fuerza a esconder con recelo las verdaderas intenciones bajo 

capas de disimulo y dobles sentidos. Una pesadilla de 

sospechas constantes, arbitrariedad y miedo generalizado en la 

que no se puede confiar en que las palabras dicen lo que se 

supone que están diciendo. 

Lejos de mi intención realizar comparaciones injustas, pero 

el pobre Chien a buen seguro admiraría la seguridad que 

demuestran un buen número de investigadores en sus análisis de 

la producción cultural contemporánea. Sorprende la capacidad 

con la que con cuatro trazos y dos ejemplos se establece no 

solo la intencionalidad última del emisor (a veces incluso 

contra lo que este afirma explícitamente), sino también el 

efecto que provocará en el receptor y la cadena de 

consecuencias que de ello se derivan. A menudo, sin aportar 

datos ulteriores que apoyen afirmaciones tan graves o, a lo 

sumo, lo que en derecho se considerarían pruebas 

circunstanciales y en estadística correlaciones que no 

implican causalidad.  

Baste recordar al gran Adorno defendiendo que los golpes que 

recibe el Pato Donald en sus películas preparan a los 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  41 

 

 

oprimidos para aceptar las desgracias de su propia vida, o 

considerando que el ritmo sincopado del jazz y los lujuriosos 

bailes modernos no hacían sino amortiguar las contradicciones 

sociales, haciendo que los antagonismos se expresen en la 

discoteca y no en las barricadas
1
. 

Y si el maestro era capaz de parir sentencias harto dudosas, 

de la miríada de discípulos no podíamos esperar algo distinto. 

Así, nos es común encontrarnos con textos que vinculan la 

delincuencia con el uso de videojuegos o el visionado de 

películas de acción; que encuentran la causa última de la 

violencia de género en el amor romántico; que buscan el origen 

del terrorismo yihadista en pasajes del Corán; que acusan al 

cine comercial norteamericano de los 80 de la progresiva 

pérdida de identidad de la clase obrera; que consideran que 

toda producción cultural que peca de ambigüedad política es en 

realidad un arma del sistema para producir conformismo; y un 

larguísimo etcétera de ejemplos posibles. Supongo que 

reconocen el tipo de texto al que me refiero.  

A pesar de sus múltiples diferencias, estos análisis 

tienden a presentar las mismas características. Con 

independencia de la brillantez o del grado de acierto de sus 

interpretaciones, estos trabajos suelen pecar, en primer 

lugar, de un fuerte determinismo cultural: presuponen que las 

representaciones, los imaginarios, el lenguaje y, en suma, la 

cultura, tienen un poder casi absoluto para orientar las 

conductas de los receptores. En consecuencia, tienden a no 

prestar demasiada atención a las muchas mediaciones existentes 

entre significantes y significados, así como entre los 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  42 

 

 

referentes y sus representaciones. Suelen padecer también de 

la ya mencionada atrofia empírica: una crónica escasez de 

datos que apoyen sus afirmaciones más allá de la producción 

cultural examinada.  

Las palabras, en efecto, hacen cosas, como bien mostró 

Austin
2
 hace ya muchas décadas. Pero bien distinto es creer 

que las palabras pueden hacer cualquier cosa. Las palabras 

tienen poder, pero no son omnipotentes. Frente a un 

pansemiologismo chato que solo piensa la vida humana como un 

sistema de comunicaciones y discursos
3
, cabe recordar cuatro 

principios metodológicos clave: 

1) Las palabras tienen poder, pero su capacidad de 

influencia varía mucho en función de quién las pronuncia, 

dónde y cuándo son pronunciadas. La oración "yo acuso" 

produce efectos bien distintos si la pronuncia un juez en 

el momento de dictar sentencia, si lo hace una persona 

anónima en una discusión de bar, o si miles de twitteros 

la escriben al mismo tiempo. Dicho de otro modo, los 

contextos de enunciación importan. 

2) La producción cultural es, casi siempre, compleja. Se 

encuentra atravesada de múltiples discursos, a menudo 

contradictorios entre sí. La polisemia es más frecuente 

que la transparencia y los sentidos unívocos. Por 

consiguiente, es dudoso que generen efectos inequívocos 

en los agentes. De ahí que un mismo texto sagrado, La 

Biblia, haya podido inspirar prácticas absolutamente 

contradictorias: ha servido tanto para justificar la 

Inquisición y las Cruzadas como la Teología de la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  43 

 

 

Liberación y las comunidades de cristianos de base. Es 

cierto que algunos productos culturales se encuentran más 

cerrados o predisponen más a ciertas lecturas que otros, 

pero eso no significa que podamos presuponer que siempre 

serán entendidos de una sola manera o que su recepción 

tendrá siempre las mismas consecuencias.  

3) Un mismo producto cultural puede motivar diferentes 

prácticas sociales en parte por este carácter ambiguo y 

polisémico de las palabras, pero también porque tan 

importante es el contexto de emisión como el de 

recepción. Los productores de mensajes pueden tratar de 

controlar el contexto de emisión, pero ni los más 

poderosos de entre ellos pueden asegurar por completo que 

el mensaje ha sido entendido y asimilado por los 

destinatarios en el sentido apetecido. Los receptores 

pueden aceptar, matizar o rechazar los contenidos 

culturales, tanto más cuanto más expuestos estén a 

fuentes alternativas de sentido, lo cual es la norma en 

sociedades complejas y plurales como las nuestras, en las 

que los individuos se encuentran sometidos a 

socializaciones múltiples y contradictorias
4
.  

4) Los productos culturales pueden ser, a su vez, 

creativamente reinterpretados por los agentes de formas 

no previstas por sus creadores originales. Como ha 

destacado Enrique Martín Criado
5
, los agentes tienen a su 

disposición paquetes culturales que pueden ser empleados 

estratégicamente en las interacciones cotidianas. Como es 

lógico, no todos los agentes pueden utilizar cualquier 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  44 

 

 

discurso en cualquier circunstancia, ni estos tienen la 

misma eficacia simbólica en todas las situaciones de 

interacción. 

En definitiva, no se trata de negar el poder performativo 

del lenguaje, ni la utilidad del análisis de discurso. El 

análisis de discurso es, de hecho, mi propio oficio. Por esa 

misma razón, he creído necesario hacer esta llamada a la 

prudencia metodológica: si queremos que la disciplina progrese 

y sea reconocida en la comunidad científica, resulta 

imprescindible aumentar el rigor de nuestros procedimientos e 

interpretaciones. Porque tampoco se trata de negar el acto 

mismo de interpretar. Al fin y al cabo, la atribución de 

causalidad no deja de ser la lectura de unos datos desde las 

lentes de un marco teórico. Es decir, una interpretación. 

Interpretan los economistas cuando tratan de explicar los 

vaivenes de los mercados, los politólogos cuando intentan 

escrutar los resultados electorales, los geólogos cuando leen 

en los estratos y los médicos al diagnosticar a partir de una 

serie de síntomas.  

Ahora bien, no todas las interpretaciones son posibles, ni 

todas son igual de rigurosas. Este es un error muy común entre 

muchos defensores del constructivismo social. El que los 

enunciados científicos también sean construcciones de los 

investigadores no implica que sean falsos, arbitrarios, o 

equiparables a los producidos por el arte, la religión u otros 

modos de producción cultural. Al contrario, el campo 

científico está sometido a una serie de normas, controles y 

operaciones estandarizadas que permiten la emergencia 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  45 

 

 

progresiva de un conocimiento más veraz y fiable. O por 

decirlo con Bourdieu
6
 "[la ciencia es] el campo en el que, 

como no he dejado de recordar, los puntos de vista 

antagonistas se enfrentan según unos procedimientos regulados 

y se integran progresivamente, gracias a la confrontación 

racional". 

Por eso, un análisis de discurso digno de tal nombre debe 

sustentar sus interpretaciones en tantas fuentes como sea 

posible. Imputar una intención concreta en un discurso nos 

exige ir más allá del texto: precisa un repaso sistemático de 

las características y trayectoria del emisor, del contexto de 

producción discursiva, de los dispositivos que lo posibilitan 

y a la vez lo condicionan, de los repertorios culturales, 

redes de conocimiento e imaginarios en los que se encuentra 

inserto, y sin los que no sería ni siquiera pensable. Y desde 

luego, del público al que está dirigido o aspira a dirigirse. 

Si además queremos estudiar los posibles efectos que ese 

discurso provoca en dicho público, hemos de delimitar el 

contexto de recepción, los medios de circulación de los 

mensajes y el modo por el que llegan a los consumidores, el 

grado en el que estos agentes lo asumen o reinterpretan y, 

finalmente, el uso que le dan en sus interacciones, siempre en 

el caso de que haya pasado a formar parte del stock de 

recursos discursivos a disposición de los distintos grupos 

sociales.  

Por supuesto, no estoy diciendo que haya que seguir siempre 

todos y cada uno de estos pasos para realizar un buen análisis 

de discurso. De hecho, tiendo a pensar que una investigación 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  46 

 

 

es mejor cuanto más contenida es en sus objetivos y más 

concreto es su objeto de estudio. Todo depende de la ambición 

del investigador: temáticas más ambiciosas o que impliquen 

cadenas causales más largas requerirán análisis más 

ambiciosos, amplios y sustentados, y viceversa. En cambio, 

toda afirmación que pretenda ir más allá de la evidencia 

disponible debería ser, como poco, humildemente desterrada al 

reino de las hipótesis. O, por citar de forma salvaje y 

absolutamente descontextualizada al maestro Wittgenstein, de 

lo que no se puede hablar, es mejor callarse. 

Notas 

1. Horkheimer M. y Adorno y T.W., Dialéctica de la Ilustración, Madrid, Trotta, 

1994: 165-211. Por si tienen curiosidad, la cita sobre el Pato Donald está en la 

página 183. 

2. Austin, J.L., Cómo Hacer Cosas con Palabras, Paidós, Barcelona, 1991. 

3. Callejo, J. y Alonso, L.E., El Análisis de Discurso: Del Pansemiologismo a las 

Razones Prácticas, Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 88, 1999, 

37-73. 

4. Martín Criado, E., El Idealismo como Programa y como Método de las Reformas 

Escolares, El Nudo de la Red, 3-4, 2004, 21-23. 

5. Martín Criado, E., Mentiras, Inconsistencias y Ambivalencias. Teoría de la 

Acción y Análisis de Discurso. Revista Internacional de Sociología, 72 (1), 

2014. 

6. Bourdieu, P., El Oficio de Científico, Barcelona, Anagrama, 2002, 198. 

 

 

 

  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  47 

 

 

Hacer cosas (malas) con 

palabras 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

Mucho se discute sobre la función performativa del 

lenguaje. Es uno de los puntos esenciales del pensamiento que 

se ha dado en llamar posmoderno, el llamado linguistic turn de 

Rorty. Muchos recuerdan en este punto al famoso refrán que 

advertía que cuando el sabio señala al cielo, los estudios 

culturales miran al dedo. Y no es poca cosa mirar al lenguaje 

como elemento conformador de la realidad. Nietzsche otorgaba a 

esta vieja hembra engañadora la facultad de otorgar sustancia 

a las cosas individuales. Y Austin sabía que sólo con 

pronunciar unos fonemas se había realizado un acto. No 

cualquiera, se especificaban actos como prometer, amenazar, 

maldecir… Bordieu puntualizó que no todos tienen esa 

posibilidad de acción, que para muchos actos del habla se 

requiere una autoridad sancionada social, e incluso, 

legalmente. No todos los “os declaro marido y mujer” acaban en 

boda. Hay que ser sacerdote, funcionario habilitado o similar, 

dependiendo del Estado en el que se produzca la ceremonia, y 

acompañado de un ritual y unas manifestaciones externas que 

distinguen, pongamos por caso, un juez de paz en su despacho 

frente a la actuación en una obra de aficionados del mismo 

juez de paz encarnando al personaje de un sacerdote casando 

una pareja. En el teatro, con las mismas palabras, y siendo 

la misma persona, no tendría validez legal el matrimonio. Y 

menos mal. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  48 

 

 

En la medida que vamos desarrollando el tema no dejan de 

aparecer las semejanzas con los conjuros, que son una forma 

muy particular de hacer cosas con palabras. La fascinación 

hacia el lenguaje le ha otorgado tradicionalmente un poder 

sobre el mundo físico enorme. También tienen que estar 

rodeados de un ritual, con unos objetos concretos y las 

palabras deben ser dichas por quienes tienen autoridad para 

hacerlo. Dejando aparte la realidad de los hechizos, siguen 

estando los insultos como forma menor de magia que consigue, 

eso sí, hacer perder los estribos, e incluso la educación a 

quien los escucha. 

No es sólo la cuestión de la difamación que puede tener 

efectos reales sobre una persona sobra la que se vuelcan 

toneladas de maledicencias. Puede perder credibilidad, puede 

perder clientela e incluso se le puede arruinar su vida si 

llega a juicio. Los insultos son mucho más directos y suelen 

atacarse de manera instantánea, sin tener que recurrir a 

linchamientos digitales masivos o a la actuación del sistema 

judicial. En el momento que alguien mienta la madre de otro 

alguien y sugiere que se dedica a intercambiar favores 

sexuales por dinero, se hace muy complicado templar los 

nervios y no contrarrestar la agresión. 

Podemos hacer cosas malas con palabras cuando damos falsos 

testimonios (que tiene valoración jurídica), con cualquier 

tipo de mentira o maledicencia. Todas estas son cualidades 

básicas de la arbitrariedad del signo lingüístico y muestra de 

un doble plano, el de las palabras y el de la conciencia que 

somos capaces de manejar voluntariamente. Somos conscientes 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  49 

 

 

del efecto que nuestras palabras van a tener y modulamos el 

vocabulario, el tono o los giros para que la realidad se 

adapte a nuestros propósitos. 

En su Teoría de la Cortesía, (1987), Brown y Levinson 

proponían un marco de interpretación de los insultos como 

actos amenazadores hacia la integridad de la imagen personal. 

Los insultos amenazan, que es uno de los actos del habla de 

Austin, pero más difícil de comprender cómo son capaces de 

herir. Podríamos decir que los insultos se salen de la norma 

social en una conversación, pero, a la vez, son socialmente 

establecidos. No serían comprendidos como un insulto si la 

comunidad no considerara como poco deseable la situación a la 

que hacen referencia. Se trataría, pues de una violencia 

verbal que, a menudo, desemboca en violencia física. 

El imaginario que subyace en los insultos revela miedos 

ancestrales y estructuras cognitivas y emocionales muy 

arraigadas. Referencias hacia la torpeza, falta de 

inteligencia o de higiene entrarían dentro de lo que podríamos 

decir insultos evidentes. Quizás más sutiles son los que 

recurren a símiles o metáforas de animales (cerdo, cabeza de 

chorlito, burro). De igual forma son evidentes que los que 

tienen que ver con los defectos físicos o la falta de belleza. 

En este caso podríamos entrar en los cánones normativos de 

belleza y se evidenciarían los prejuicios más o menos 

invisibles, como el de la obesidad o los que tienen que ver 

con la etnia. 

La clasificación étnica es jerárquica a efectos del insulto 

y en ella se mezclan componentes xenófobos, es decir, de 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  50 

 

 

rechazo puro hacia el diferente, con valoraciones de índole 

moral que presuponen una escala desde la animalidad del 

“salvaje” y del “bárbaro” hacia el refinamiento tecnológico y 

ético de la civilización. Cuanta mayor sea la conexión con la 

animalidad menos control de impulsos, especialmente el sexual 

y mayor desprecio hacia la etnia, a la que se atribuyen como 

epítetos cualidades como la pereza, el engaño, la agresividad 

(y a la vez la cobardía), la falta de honestidad y voluntad, 

de virtud en suma. 

La blasfemia es una forma muy refinada de insulto en el 

sentido de que el oyente se considera herido por las 

referencias poco respetuosas a sus creencias religiosas. No 

podemos minusvalorar este tipo de insultos, que llegan a estar 

tipificados como faltas en el ordenamiento jurídico de varios 

países. Supone la blasfemia un conocimiento exacto de los 

dogmas y los ritos asociados a la religión y las creencias. En 

las religiones monoteístas, o al menos en gran parte de sus 

versiones, se considera una blasfemia incluso el nombre de 

Dios. Como avanzábamos, la blasfemia no se valora únicamente 

por las palabras en sí, al contrario, es más la intención con 

la que se dicen. Una intención satírica, un tono burlón de las 

palabras exactas de una misa son blasfemas en el mismo nivel 

que una tergiversación de una oración sustituyendo las 

palabras del padrenuestro por un alegato feminista. No debería 

considerarse blasfemia, sin embargo, repetir las palabras del 

blasfemo en el contexto del juicio, religioso o civil, sobre 

el asunto. Los Monty Python supieron reflejarlo con 

contundente claridad en escena de la lapidación de La vida de 

Brian, película de extremadamente divertida blasfemia. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  51 

 

 

Otro orden de insultos estriba en la calificación del 

receptor como alguien que necesita un trabajo manual para 

sobrevivir. La consideración del trabajo como una indignidad 

es antigua, tiene que ver con el esclavismo clásico tanto con 

el cristianismo, que otorgaba a los laboratores cualidades 

demoníacas habida cuenta de su aspecto descuidado y deforme y 

que prescribí a un trabajo duro y constante como cortafuegos 

ante los impulsos nocivos y diabólicos de aquellos. La 

ociosidad de los trabajadores es el origen de todos sus males, 

de la bebida, del juego… Insultos como ganapán, barriobajero, 

gañán, mindundi, pelagatos, perroflauta, tuercebotas, 

verdurera muestran muy a las claras la aporofobia social 

establecida. Conectando con este núcleo, los insultos que 

hacen mofa de las adicciones (borracho, porreta, lamecharcos, 

abrazafarolas…) inciden en despreciar la falta de control 

propia de las clases subalternas. Mención especial las 

referentes a la comida, como zampabollos, rebañasandías, 

tragaldabas… 

El aparato excretor es referencia para una gran cantidad de 

insultos, especialmente cuando el objeto sobre el que se 

excreta tiene un valor simbólico y emocional. Los padres y 

madres, los difuntos, el propio Dios pueden ser objeto para 

estas necesarias pero indignas prácticas. Podemos comprender 

de manera intuitiva el funcionamiento de esta humillación por 

la experiencia corporal asociada, como dirían Lakoff y Johnson 

en su teoría sobre las metáforas de la vida cotidiana. 

Una gran parte de los insultos está dentro de la esfera de 

lo sexual. Dentro de este universo los hay relacionados con el 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  52 

 

 

órgano sexual masculino. Se establece una relación entre el 

papel cis-hetero muy activo como la norma, lo que deja en el 

campo del insulto todas aquellas variantes, como son la 

orientación sexual homosexual (los hombres porque se comportan 

como mujeres y las lesbianas porque no entran dentro de las 

relaciones normativas y no se pliegan al deseo masculino). En 

general se distingue como deseable el papel masculino mientras 

que al femenino se le otorga una posición subalterna poco 

deseable. Un insulto muy extendido en varios idiomas es desear 

al contrincante que tenga relaciones sexuales. Cabría esperar 

que un mandato así pudiera ser considerado como un buen deseo, 

teniendo en cuenta que es uno de los impulsos básicos de la 

biología. Sin embargo adoptar el papel femenino en las 

relaciones sexuales es equivalente a sufrir. El imaginario 

subyacente está integrado en la cultura de la violación, es 

decir, establecer de base la ausencia de deseo sexual en la 

mujer y considerar que la penetración es dolorosa en esencia. 

Por eso diferenciamos entre lo relacionado con el órgano 

sexual femenino como malo mientras que es superior lo que está 

relacionado con el masculino. La homosexualidad no solo es un 

insulto por salirse de la norma, también porque el varón ocupa 

el deshonroso papel de la mujer. Las penetraciones entre 

varones, pues, se convierten en un insulto gravísimo. Al rol 

de la mujer en el acto sexual se le añaden las valoraciones 

negativas hacia este género, como la falta de control de 

emociones, la cobardía, la falta de fuerza y determinación… 

que, además, contagian a quienes se comportan como las mujeres 

en el sexo. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  53 

 

 

El mal llamado primer oficio del mundo es uno de los 

insultos preferidos en varias culturas. La prostitución sería, 

pues, un rasgo de la hipocresía sexual más evidente. En estas 

culturas se recurre al intercambio de sexo por dinero de una 

manera habitual mientras que es moralmente reprobable. Con 

distinción porque usualmente se considera un insulto el 

venderse y no el recurrir a ella. De nuevo es el papel del 

varón el que es exculpado mientras que el de la mujer (o quien 

ocupa un papel similar) es vilipendiado. Es curioso el caso 

del proxeneta, que también es considerado un insulto pero, 

como muchos otros, pasa a ser considerado como un grado 

supremo de superioridad. Que sea un insulto tiene que ver con 

la vergüenza social de vivir del trabajo de una mujer, como lo 

es el “mantenido” en un matrimonio. La “mujer trofeo” no es 

repudiada por ser “mantenida”, sino porque su extrema belleza 

contrasta tanto con la de su pareja que se sospecha tratarse 

de un intercambio de favores sexuales por dinero y posición. 

La falta de virilidad es fuente de insultos, tanto en su 

aspecto orgánico funcional como en su posición social. Alguien 

que no es capaz de mantener el bienestar material –y sexual– 

de su pareja es objeto de burla y menosprecio. La estructura 

patriarcal no permite que la mujer pueda decidir ni las 

relaciones sexuales ni, por supuesto, romper la relación por 

una nueva pareja. Es un insulto para el varón que su mujer 

tenga un amante, se convierte entonces en un “cornudo” (“cuco” 

en inglés, lo que tiene un poco más de sentido biológico). 

Mayor condescendencia se ha tenido tradicionalmente con la 

mujer engañada estimando normal que el varón se desahogase con 

otras parejas, que era muestra del buen funcionamiento 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  54 

 

 

fisiológico y psicológico del marido. “Cabrón” no sólo es 

aquel varón cuya mujer engaña, es también la encarnación del 

diablo en los aquelarres. 

No debemos olvidar, sin embargo, el uso terapéutico del 

insulto, cuando blasfemamos o nos acordamos del padre de 

alguien tras un golpe especialmente doloroso. El destinatario 

de nuestro insulto podríamos ser nosotros mismos en nuestra 

torpeza o el destino (léase Dios) por permitir dicho dolor. 

Incorporamos en nuestro discurso coloquial muchos de los 

insultos denominados palabrotas o tacos, se considera poco 

recomendable desde el punto de vista de la norma, pero tiene 

un indudable valor enfático. 

Esto demuestra la importancia del imaginario del insulto en 

la estructuración de las experiencias cotidianas. El insulto, 

por otra parte, también implica la aceptación dentro de un 

grupo. Es entre los integrantes de un grupo donde se puede 

insultar y ser insultado sin humillación ni intención de 

agresión. Por supuesto que en la dinámica del funcionamiento 

del grupo los insultos implican una jerarquía y su aprendizaje 

una socialización. Podría incluso hablarse de “insultos 

rituales”. 

El prestigio social valora lo natural frente a lo 

artificioso (“de pacotilla”), y dentro de lo artificial, lo 

que es más detallista y perfecto frente a lo burdo, mientras 

que se prefiere lo artesanal a lo industrial. La relación 

entre modernidad y tradición es ambivalente, en algunos casos 

lo moderno es símbolo de desprestigio, y en otras ocasiones, 

tachar de tradicional una creencia es ubicarlo en lo rancio y 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  55 

 

 

despreciable decantándose las preferencias por lo actualizado 

y tecnológicamente más avanzado. Retrógrado puede ser tan 

insulto como modernillo. Y, como decíamos antes, la clase alta 

es preferible a la media y ésta a la clase baja. La impostura 

de clase es siempre despreciada, como en el caso de “nuevo 

rico”, un concepto muy significativo si lo miramos desde el 

punto de vista del concepto de habitus de Bourdieu. Uno no 

pertenece a la clase alta por tener el dinero, sino porque 

sabe comportarse en ese campo con la pericia que dan las 

generaciones. 

No deja de ser curioso que, al menos en España se llame 

“palabrotas” a los insultos. La palabra tabú aumenta de tamaño 

metafóricamente. Una réplica ingeniosa puede librarnos del 

efecto del insulto y devolver al emisor el daño que ha 

intentado proporcionarnos duplicado. No podemos pasar por alto 

la costumbre ritual de contestar al insulto con uno parecido 

y, sobre todo, la cualidad que otorga la rima para dotar de 

mayor validez tanto al insulto (véanse los coros en las 

manifestaciones grupales atacando a figuras más o menos 

concretas con sus rimas) como a la defensa. Todo ello nos 

habla de la importancia de que el insulto sea lenguaje con 

palabras, las palabras por sí mismas se comportan con una 

corporalidad contundente. Los sonidos como los aumentativos 

otorgan mayor capacidad de insulto, por ejemplo. Sin embargo 

tenemos que considerar también en la categoría de insultos los 

gestos. Y, de igual modo, los insultos gestuales también 

tienen que ver con el universo imaginario de la sexualidad y 

los órganos sexuales. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  56 

 

 

La estructura eminentemente social del insulto tiene una 

trascendencia mucho mayor cuando pasamos de una perspectiva 

microsociológica a una perspectiva macro. Los insultos étnicos 

y la violencia de género, los denominado delitos de odio 

merecen una atención no apresurada. La propia denominación 

parece poco acertada porque cualquier agresión presupone un 

odio implícito. Este concepto se aplica a aquellas actuaciones 

o discursos que pretenden fomentar el odio hacia un colectivo, 

en principio minoritario, como las minorías étnicas o los 

extranjeros, los colectivos LGTBI+, y también las actitudes 

machistas (aunque las mujeres sean la mitad de la población, 

es decir, no son minoría precisamente ) . La ambivalencia –pre- 

miblemente buscada– del término permite a ciertos jueces y 

fiscales tomar una visión un poco retorcida y acusar de 

delitos de odio a las manifestaciones en contra de la policía 

(brazo del uso legítimo de la violencia por parte del Estado) 

o incluso contra los movimientos neonazis. 

En las argumentaciones, principalmente desde posiciones 

conservadoras y ultraconservadoras, contra el concepto de 

violencia de género o los delitos de odio está la igualación 

de todo tipo de agresiones en virtud de la igualdad ante la 

ley. No son hombres los que violan, son violadores, suelen 

manifestar. Intentan transmitir que la maldad es una 

característica individual y que las condiciones sociales no 

tienen repercusión que la íntima llave de la conciencia no 

pueda rebasar. La especial consideración hacia cierto tipo de 

víctimas supondría valorarlas en grupo, y ser conscientes de 

que las estructuras sociales pueden ejercer una violencia no 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  57 

 

 

sólo simbólica, sino una justificación ideológica para la 

discriminación y la violencia. 

De todas formas hay cierta unanimidad hacia la consideración 

de vulnerabilidad de ciertos colectivos, como son los menores 

de edad. También hay más o menos consenso en cuanto a la 

discapacidad física o psicológica. El debate salta a 

posiciones más enfrentadas cuando los grupos que 

tradicionalmente han considerado como insulto, han insultado o 

incluso ejercido violencia física a un grupo étnico pasan al 

papel de víctimas del sistema social y judicial. El victimismo 

de los grupos hegemónicos es muy característico de estos 

tiempos. 

El desarrollo de los discursos en los grupos minoritarios 

suele darle la vuelta a los insultos y considerarlos como 

emblemas. Pasa con el movimiento queer, o el de nación marica, 

que adopta el término que los desprecia. No es lo mismo que 

dentro se llamen nigga o cholos dentro del barrio que el 

término sea utilizado por un policía wasp. 

Los índices de violencia hacia estos colectivos es un 

marcador muy evidente de que los esfuerzos deben continuar 

para acabar con la discriminación. Que se sigan utilizando 

insultos la pertenencia a estos grupos es, cuanto menos, señal 

de que la discriminación sigue existiendo. Que metafóricamente 

se acuse de gitano o judío a alguien que pretende racanear en 

un trato puede ser perfectamente una metáfora muerta, cuyo 

significado original se haya olvidado y no implique que en la 

realidad gitanos o judíos sufran ningún tipo de 

discriminación. Ojalá. Mucho nos tememos que sean metáforas 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  58 

 

 

zombies, muertas en vida que impliquen a la vez una pista de 

que existe la discriminación y discriminación en sí. 

 

Notas 

Austin, J. L. (1982). Cómo hacer cosas con palabras. Barcelona. Paidós 

Bourdieu, Pierre (1985). ¿Qué significa hablar? Madrid, Akal. 

Brown, P. y Levinson, S.C. (1987). Politeness. Cambridge, Cambridge University 

Press. 

Duby, G. (1983). Los tres órdenes o lo imaginario del feudalismo. Barcelona. Argot 

Lakoff, G y Johnson, M (1986). Metáforas de la vida cotidiana. Madrid. Cátedra. 

Rorty, R. (1990). El giro lingüístico. Barcelona, Paidós. 

 

 

 

 

  

  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  59 

 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 

Reseñas 

 

  

 ‘Facha. Cómo funciona el fascismo y cómo ha 

entrado en tu vida’  

Jason Stanley 

Por Francisco Javier Gallego Dueñas 

60-66 

 “La Bella Durmiente 2.0” La novela 

contemporánea de Armando Silva y su princesa 

deconstruida 

Por Sophia Rodríguez Pouget 

67-73  

 

 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  60 

 

 

‘Facha. Cómo funciona el fascismo y 

cómo ha entrado en tu vida’ 

Jason Stanley  
Traducción de Laura Ibáñez. Prólogo de Isaac Rosa 

Blackie Books, Barcelona, 2019. ISBN-10: 8417552251 

 Francisco Javier Gallego Dueñas 

Es difícil dudar de la pertinencia de 

libros como el de Jason Stanley en estos 

tiempos inciertos en los que las 

turbulencias ideológicas tienden a la 

confusión y se avecinan movimientos que 

recuerdan demasiado a los desarrollados 

durante la Gran Depresión. Quizás ahora la 

crisis se asocie más a la Globalización que 

a la propia crisis económica en la que nos 

movemos desde hace más de diez años. El 

desafío que supuso para el Capitalismo industrial, para el 

liberalismo clásico que confiaba en que el mercado pudiera 

regular todas las crisis, acabo enfrentando dos soluciones, 

una que dará lugar a lo que se denominará socialdemocracia (el 

keynesianismo británico tanto como el New Deal de Roosevelt), 

la otra con una deriva autoritaria que fueron ensayando Primo 

de Rivera, Mussolini y, sobre todo el partido nazi en 

Alemania. En la actualidad se agitan las banderas y los mismos 

miedos que propiciaron que las clases medias, incluso gran 

parte de las clases trabajadoras se alinearan con los grandes 

capitales en su lucha contra el comunismo, enemigo más atroz 

que la propia miseria. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  61 

 

 

El libro de Stanley es combativo. Lo indica la apelación al 

lector del subtítulo, todo el tono del libro pretende ser 

didáctico y comprometido: “El fascismo no es solo cosa del 

pasado, sino que se ha infiltrado en el presente para, si no 

tomamos consciencia, marcar la agenda del futuro. De un futuro 

muy negro. Facha nos ayuda a detectar hasta qué punto estamos 

rodeados y cómo podríamos pensar otro tipo de futuro”. Esta es 

la advertencia de la contraportada. 

El prólogo de Isaac Rosa, además de glosar someramente los 
contenidos y la intención del libro, se centra en aplicar esta 

concepción de Jason Stanley a la política española actual, en 

la que un grupo político apenas marginal hace unos años, ha 

conseguido representación parlamentaria en la Comunidad 

Autónoma de Andalucía y, más tarde, en el parlamento estatal. 

Según Isaac Rosa coincide este partido con los planteamientos 

del fascismo en un porcentaje muy alto, por lo que recomienda 

estar alerta y combativos. 

El autor va desgranando los elementos constitutivos de la 

ideología, más que del fascismo de una manera ortodoxa, de lo 

que se ha venido en llamar “facha”, la vertebración cotidiana 

de esta ideología que trasciende la de los líderes políticos y 

los líderes de opinión de los grandes medios y las redes 

sociales. El primer punto es el “pasado mítico” como 

referencia utópica. Es un horizonte en un pasado inalcanzable, 

una vuelta, back to basis. Sin embargo, a diferencia de los 

conservadores, el facha no se siente unido a una tradición que 

se mantiene por los años, sino que tiene idealizados un pasado 

tan remoto que nadie puede contrastarlo. Van modelando un 

momento en la historia a su imagen que siempre supone una 

ruptura con lo inmediatamente pasado. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  62 

 

 

El papel de la propaganda ha estado ligado al fascismo y es 

ya un tópico recurrir a Goebbels para ejemplificar el canon de 

la tergiversación y la mentira en su uso político. Es 

característico también cómo retuercen los ideales que la 

sociedad tiene adoptados como incuestionables para 

desvirtuarlos. El mundo ideal de gran parte de las ideologías 

pretende ser un mundo feliz para todos, sin embargo, para el 

fascismo, alcanzar su ideal siempre acarrea sufrimiento para 

unos, probablemente para la mayoría. Así, la libertad de 

prensa, o el respeto a las minorías son aliados para conseguir 

el poder para luego acabar con ella y exterminar a los judíos. 

Todo ello se basa en la creación, continúa Jason Stanley, de 

una irrealidad donde puedan caber todo tipo de bulos y de 

exageraciones, cualquier monstruosidad es aceptada para sus 

fines. Es imprescindible, pues, un rechazo a la Razón. El 

antiintelectualismo es una de las características que más 

definen al fascismo, contrastando, por ejemplo, con la 

pretensión de “científico” a la que siempre aspiró el 

marxismo. Mussolini decía que la reforma de la que se sentía 

más orgulloso, la más fascista, era la educativa, que 

propiciaba la respuesta irracional, el impulso por encima de 

la reflexión. Las conspiraciones delirantes, las noticias 

falsas contribuyen a crear la atmosfera amenazante 

imprescindible para recurrir a una pesadilla particular, que 

es a lo que aspiran los políticos fascistas. 

Una sociedad así dispuesta necesita tener unos vínculos 

sociales que puedan contrarrestar tan poderosos elementos 

discordantes. El nacionalismo, al que dedica Jason Stanley 

relativa poca importancia, es quizás uno de los más 

recurrentes. La jerarquía y el orden público, tan cercano al 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  63 

 

 

espíritu militar. La creación de un “nosotros” frente a un 

“ellos” define la división, “el síntoma más revelador de la 

política fascista”. El “ellos” del fascista es siempre 

poderoso, mezquino, maquiavélico y se ramifica en todos los 

enemigos de alguna manera o de otra. El feminismo marxista con 

el ecologismo y la conspiración judía de George Soros les 

suena tan coherente como su intención de derribar la 

civilización occidental. 

Uno de los aspectos más llamativos de este neofascismo es la 

sintonía que puede tener en distintos países con diferentes 

ideologías. Recursos fascistas en la ultraderecha americana 

que coinciden punto con punto con la Rusia post-soviética de 

Putin o las políticas autoritarias de Victor Orbán o Erdogán. 

Este es quizás uno de los puntos fuertes de este 

ensayo/divulgación, conseguir encajar en una narrativa 

coherente muchos puntos dispersos, incluso contradictorios de 

una ideología con muchas caras. 

A pesar de sus múltiples aristas parece que el fascista 
tipo tiene unas características psicológicas muy definidas. 

Es, como poco, reacio a los cambios –a pesar de una retórica 

revolucionaria en muchos casos– y muy cerrado en cuanto a 

diversidades en un concepto. Esto quiere decir que necesita 

que los conceptos estén bien delimitados y que no haya 

ambigüedades, que el hombre sea hombre y la mujer, mujer. Todo 

lo que se escapa de esta concepción binaria de la sexualidad y 

del género pone muy nerviosos a todos estos grupos. También la 

diversidad étnica que conlleva un mundo globalizado. Mezclan 

el miedo a perder derechos y condiciones laborales con el 

rechazo a lo que no encaja en una delimitación étnica de un 

pueblo. La supuesta amenaza feminista o de los inmigrantes les 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  64 

 

 

permite, sin ningún tipo de asombro o de disonancias 

cognitiva, adoptar el papel de víctimas. Siendo el grupo 

étnico mayoritario, siendo preponderante su posición sexual y 

su weltanschauung, se presentan como perseguidos, por las 

mujeres, por los extranjeros, por el movimiento LGTBI. Una 

disonancia cognitiva muy llamativa, puesto que se venden a sí 

mismos como guerreros valientes que se enfrentan, si es 

necesario violentamente, a todos los desafíos de la vida. 

Se adaptan perfectamente a la versión que Lakoff daba del 

padre autoritario como estructura subyacente de la ideología 

política del partido republicano. ¿Qué es lo que hace que una 

persona de bien sea de una ideología o de otra? Digo persona 

de bien para descartar la mala fe y los intereses monetarios 

de arrimarse a un partido político. Jason Stanley hace, a mi 

entender, un diagnóstico bastante acertado de las 

características que definen al fascismo actualizado, muy en 

consonancia con lo que Umberto Eco llamaba ur-fascismo o 

fascismo eterno: tradición, rechazo de la modernidad, 

irracionalismo, rechazo al desacuerdo, racismo, nacionalismo, 

recoge la frustración individual y grupal, a los enemigos los 

considera simultáneamente demasiado fuertes y demasiado 

débiles, culto a la lucha y la heroicidad, machismo, elitismo 

y uso de la neolengua. El peligro que percibo en este tipo de 

planteamientos es sobreestimar la influencia psicológica en la 

toma de posturas ideológicas y olvidar lo que de interés de 

clase, incluso intereses económicos hay detrás de estos 

partidos. No es solo el interés más o menos mezquino de 

quienes les votan, es el interés de los grupos y corporaciones 

que los sostienen, como sucedió en la Italia de Mussolini o la 

Alemania de Hitler. La principal diferencia con el fascismo 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  65 

 

 

clásico es la actitud ante la intervención del Estado en 

economía, muy intensa en los años 30 y prácticamente 

inexistentes para los nuevos. Esta actitud, evidentemente, 

declina cualquier ambición social, dejando a los trabajadores 

a su suerte, como nuevos empresarios de sí mismos. Por eso hay 

quienes les llaman “not even fascists”, “ni siquiera 

fascistas”. La nueva posición del fascismo coincide con otras 

ideologías obreras en la idealización del trabajo manual, pero 

añade una identificación mayor con la mitificación del 

emprendedor, del hombre hecho a sí mismo, considerando que la 

vida es la encargada de recompensar o castigar el esfuerzo 

individual. Su concepción es de un darwinismo social en el que 

la posición preponderante es justificada por la naturaleza, a 

la vez que culpan a las ayudas de los gobiernos, a los 

impuestos, a las injerencias de los políticos, las 

distorsiones en una sociedad justamente organizada. 

Estando completamente con estas características, creo que 

Jason Stanley queda un poco cojo cuando deja de analizar los 

intereses (económicos principalmente, pero también sociales y 

morales) que hacen que alguien se encuentre cómodo con una 

ideología porque defiende lo que cree justo y le conviene. 

Queda todo prácticamente reducido a características 

psicológicas individuales. 

Para conocer bien el funcionamiento de una ideología hay 
que partir de la concepción que tiene sobre el hombre, sobre 

si es bueno o malo, egoísta o trabajador. Una vez que se parte 

de ese diagnóstico, queda poca duda sobre cuáles son las 

medidas que hay que tomar para conseguir la felicidad, la 

armonía o cualesquiera que sean los objetivos de esa posición 

ideológica. Muchas veces sólo atendemos a los valores a los 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  66 

 

 

que se aspira olvidando que éstos sólo parecen pertinentes si 

asumimos la presunción sobre la naturaleza humana. Así, en la 

decisión de integrarse en una ideología política influyen no 

solo las características y los gustos personales que basculan 

hacia la derecha o la izquierda, a conservar o a cambiar. Es 

una decisión mucho más amplia, en la que se cuelan otros 

gustos “personales” sobre los medios y los fines. Pudiera ser 

que más que factores de atracción hacia un polo, son los de 

rechazo los que nos definen. El asco hacia un grupo, un líder, 

unas ideas nos posicionan con más claridad que las bondades de 

sus contrarios. 

Es muy significativo que “facha” siga siendo un insulto. La 
pesada herencia de la II Guerra Mundial tiñe de manera 

indeleble la asociación de la barbarie con esta ideología y ha 

contaminado el debate, pasando a significar cualquier tipo de 

intransigencia. Lo que está alineado con la avalancha de 

intentos de desacreditar el relativismo cultural y filosófico. 

En algunos círculos se llega a decir que el relativismo es el 

absolutismo mayor. Para ser justos, la verdad es que prefiero 

insultar con precisión y este ensayo ligero de Jason Stanley 

es una muy buena guía. 

 

  
  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  67 

 

 

‘La Bella Durmiente 2.0’  

Armando Silva  
Taller de Edición Rocca, 2019. ISBN: 978-958-5445-37-6 

 Sophia Rodríguez Pouget 

La novela contemporánea de 

Armando Silva y su princesa 

deconstruida 

Armando Silva, el reconocido 

semiótico y filósofo colombiano 

autor de ‘Imaginarios urbanos’, 

sorprendió en 2019 con su novela 

‘La Bella durmiente 2.0’. Un 

thriller psicológico, de ritmo 

vertiginoso y estética 

cinematográfica, situado en los 

albores del siglo XXI, en el 

dramático contexto del atentado al 

Club El Nogal que llenó de terror 

y luto la Bogotá del año 2003. 

En medio de esa atmósfera convulsa y sofocante, minutos 

después de la violenta detonación, una misteriosa mujer emerge 

entre las cenizas y los escombros para cambiar inesperadamente 

la vida del fotógrafo Julio Almanza.  

Almanza, ya familiar para los lectores de la primera novela 

de Silva, vuelve a ser personaje central en este relato, lo 

que deja ver la intención de su autor de consolidar una saga 

en la voz de un mismo protagonista. 

“Tomé el contexto de la bomba del Club El Nogal porque este 

nuevo siglo está produciendo también un nuevo engendro en la vida 

cotidiana entre terrorismo, exhibición en medios y 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  68 

 

 

reivindicaciones de grupos de las más disimiles ideologías contra 

los sistemas democráticos. En Bogotá, nos estrenamos con el 

ataque al Club El Nogal, en 2003, sólo dos años después del 9/11 

de Nueva York, que se quiso imitar. Por distintas razones, fui 

testigo casi simultáneo de esos dos hechos y siempre he sentido 

que lo de Bogotá aún está por narrarse, no como hecho 

periodístico ni político, sino literario. Esos fueron seguramente 

parte de los resortes que se me activaron y que me impulsaron a 

escribir, más aún cuando descubrí que en el mismo año 2003 

iniciaron las comunicaciones interactivas digitales (origen de 

las actuales redes sociales). Vi que esos hechos se podían 

conectar: ataque terroristas y usos de celulares, pero también 

desde otro escenario: porque lo mío es una historia de amor. 

Julieta, mi princesa, luego de la detonación queda privada, 

dormida, y es a través del celular que su apasionado admirador la 

va a ir descubriendo. Esa función de nuevos espejos que cumplen 

las tecnologías digitales es algo muy contemporáneo”. 

En la novela, el suspenso arrebata a la vez que sumerge en 
una pesquisa delirante y una historia de amor inusual, contada 

–muy al contrario de los cuentos de hadas- desde la óptica del 

“príncipe” más que de la misteriosa bella, objeto de su amor.  

¿Pero cómo es, o qué es, un príncipe contemporáneo? ¿Es 

también un rol del hombre en la actualidad? ¿O ese arquetipo 

“principesco” sigue reservado sólo a la mujer? 

“Eso es lo que explora el narrador: cómo se comporta un 

príncipe del nuevo milenio. Las nuevas tecnologías han abierto 

nuevos discursos de seducción. Julio, el protagonista, ve el 

mundo a través de la fotografía, que es su profesión, y desde esa 

perspectiva sucede un encuentro entre ‘foto’ y ‘mujer desconocida 

que encuentra en la calle’, entre un ‘cuerpo que está tapado’, el 

de ella, por efectos de heridas que obligan a vendarla, y un 

‘cuerpo fresco y bello’ que está en la memoria de su celular. La 

belleza aquí aparece mediada. A fines de la segunda década esta 

inclinación se hace más clara: Hoy, una de las plataformas más 

populares de apps de citas registra 26 millones de posibles 

encuentros de amor por día. Puede ser un príncipe de bolsillo, 

pero en el imaginario persiste la ilusión de encontrar al 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  69 

 

 

verdadero príncipe. Este dilema lo viven Julio y Julieta, los dos 

protagonistas”. 

¿Amor santo o perverso? ¿Raptor o protector? El mito de la 

bella durmiente aparece reelaborado desde una óptica 

contemporánea, con ingredientes tecnológicos de la era digital 

y un hilo conductor que corre paralelo con elementos 

históricos, musicales e incluso operísticos. Pues, a la manera 

de Tamino y Pamina, La Flauta mágica de Mozart se escucha de 

fondo en la historia de Julio y Julieta, así como las Opus 66 

y 71 de Tchaikovski -Cascanueces y La bella durmiente-, dos de 

sus ballets más famosos. 

No en vano, la “bella” de Silva es una bailarina enigmática 
con pasado desconocido, que Almanza se obsesiona en descubrir. 

“Volví a escribir la bella durmiente del bosque –dice el 

destacado semiótico y escritor- que, como sabemos, viene de 

una larga tradición oral. Elegí la versión francesa del siglo 

XVII, escrita por Charles Perrault, y la base de la danza de 

Tchaikovski del XIX, ubicándola al inicio del siglo XXI, lo 

que me dio esa opción tecnológica, interactiva, que inició 

precisamente con los celulares de 2003, cuando arranca mi 

historia de la bella. Esta dimensión digital interactiva es lo 

que se llama 2.0”.  

Una mujer en coma, un hombre angustiado por ayudarla, el 

cuerpo de ella como objeto de deseo antes que su rostro o su 

personalidad, son los elementos centrales de un impulso 

irracional que arrastra al protagonista hacia una secuencia 

inesperada. Así, el cuerpo de la ‘durmiente’ termina 

convertido en territorio de una fantasía delirante que 

cuestiona la ceguera de los enamorados y los modos operandi en 

los que se pueden enfrascar. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  70 

 

 

Silva abre una reflexión sobre los vericuetos psicológicos 

de un amor fetiche, ilusorio, idealizado, imaginado, en el que 

la corporalidad del otro arrastra como foco de seducción, 

haciendo perder por momentos todo asidero con la realidad. 

“Cuando uno entra en contravía, todo lo que sigue es contravía 

y ya no se puede devolver”, lanza como sentencia en algún 

momento su protagonista. 

Y sobre el sentido del cuerpo en el mundo contemporáneo, 
comenta el autor: 

“El cuerpo aparece como un escenario privilegiado del siglo XXI. 

Pareciera que donde estaba el alma ahora está el cuerpo. El 

cuerpo ha sufrido transformaciones, mutaciones y nuevas formas de 

exhibición. El cuerpo es llevado ahora a unos límites de 

expresión en la sexualidad, en la moda, en la belleza, en el 

comercio, como lo registra, desde la sociología, la obra de 

Lipovetsky. Lo mío es, en este caso, un cuerpo de emociones. 

Contrario al de la leyenda, el cuerpo de esta bella está herido, 

semidescubierto, y su rostro tapado. Un fotógrafo como Julio no 

desaprovecha semejante escenario y el lector irá descubriendo, a 

la par con el protagonista, la fotografía como instrumento de 

conquista y de memoria de la princesa inconsciente. Muchas cosas 

pasarán en ‘La Bella 2.0’, en especial secretos del amor del 

nuevo milenio.” 

Enigma y tensión caracterizan este relato, concebido más 

como una ‘nouvelle’, por su carácter de novela breve, en la 

que Silva juega con el tiempo, la ciudad e incluso con la 

intuición del lector. 

Fiel a su visión contemporánea y a una literatura 

deconstruida, el consagrado discípulo de Jacques Derrida 

presenta además con esta “princesa del siglo XXI” la primera 

de una trilogía de novelas que inició a la inversa: con la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  71 

 

 

publicación de la segunda en 2017, en la que se estrenó 

exitosamente como escritor de ficción.  

“Quise recrear una historia de amor moderno con una simbología 

milenaria -dice Silva-. Al volver a escribir La bella durmiente 

en esta época resulta que esa tradición de la bella, dormida por 

un hechizo durante 100 años y encontrada y liberada del sueño por 

un príncipe encantado que cumplió así su designio y sucumbió ante 

su belleza, no es algo ajeno al mundo moderno en el que la 

belleza femenina es paradigma de deseo, de consumo, y de ‘aquello 

que no se colma’, que es el fondo del capitalismo. Julio el 

protagonista lucha por descubrir a Julieta en una batalla por 

despertarla. El mito de la bella mujer dormida que seduce y 

espera a alguien que la despierte transcurre en mi relato en 

medio de actos bárbaros, explosiones, clínicas, intervenciones 

médicas, cirugías reconstructivas, pero el fondo parece el mismo: 

la belleza no es inocente”. 

Impactante narración y desenlace, como diseñada para la 

pantalla grande por su precisión visual y su compás 

cinematográfico.  

“Explotó la bomba y entre las víctimas estaba la mujer que 

iba a conocer…” Así comenzará la lectura para quienes tengan 

entre sus manos la primera página de La bella durmiente 2.0. 

 

DE LAS PÁGINAS AL ARTE 

Pero no todo acaba ahí. A la manera ‘transmedia', en donde 

un mismo relato se transforma para permear todas las 

plataformas, espacios y posibilidades de interconexión 

tecnológica, “La Bella durmiente 2.0” de Silva saltó de las 

páginas para inspirar un proyecto de arte contemporáneo. 

La iniciativa, liderada por la escritora y poeta Luz Ángela 

Caldas, convocó artistas visuales, músicos, diseñadores de 

moda, fotógrafos, productores, cineastas, filósofos y 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  72 

 

 

escritores, que elaboraron sus propias propuestas en torno a 

“La Bella 2.0”, haciendo emerger a los personajes de la obra 

hacia diferentes escenarios, “tanto que ya deambulan por la 

ciudad de Bogotá y muchas apariciones darán prueba de su 

existencia”, comenta la poeta y crítica de arte. 

Con el nombre de “D es conocido” este colectivo se propuso 
extraer de la ficción a los protagonistas de la novela 

“Nuestra era (2.0) –agrega Luz Ángela-, inter-actúa con los 

aparatos, al punto de que nos completan: no es sólo lo que 

deseamos ver, o aquello que construye nuestros imaginarios, sino 

en lo que nos hemos convertido, o nuestra condición de tránsito. 

Esta, con otras reflexiones, motivan la novela de Silva, y el 

proyecto “D” es conocido. La Hipermodernidad inter-disciplinaria 

de las artes, la no intención de fijar o dar por planteada una 

obra, su tendencia a expandirse (líquida) entre géneros, medios, 

capas, la libertad y nuevas exigencias que se le imponen, e 

inciden cambios sociales ¿constituyen una nueva episteme?” 

La Bella Durmiente 2.0 inspiró este proyecto que indaga 

temas de la contemporaneidad, desde el pensamiento, la 

tecnología, la estética, entre otros, y en él participan 

destacados creadores como Umberto Giangrandi (grabador y 

fotógrafo), Fernando Muñoz Botero (artista visual y músico), 

Danielle Lafaurie Piedrahita (directora de proyectos de arte y 

joyera), Andrés Posada Caldas (post-productor audiovisual), 

Arturo Rodríguez (diseñador y arreglista), María Adelaida 

López Restrepo (artista y fotógrafa), Fredi Álvarez (músico) y 

Andrés Gómez (productor); así como un grupo de modelos 

encargados de representar los personajes literarios en 

diferentes producciones, como Laura Silva, Cristina Lattanzio, 

Annette Jordán, Simón Ortega y Natalie Burgassi. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  73 

 

 

 “D” es conocido trascenderá al libro en 2.020, en espacios 

como la Galería CASA LET (en Bogotá) y diferentes ámbitos y 

plataformas. Un derroche creativo de arte y pensamiento para 

no perderle el rastro. 

Experiencias sonoras, musicales, visuales, táctiles, 

olfativas, literarias, performances y diversos formatos 

creados para impactar los sentidos, podrán ser apreciados por 

el público colombiano e internacional con obras de arte 

multidisciplinarias y reflexiones en torno al amor, la 

belleza, el cuerpo y el deseo. 

 

*** 

SOPHIA RODRÍGUEZ POUGET: Periodista cultural y escritora colombo-

francesa. Graduada en Comunicación Social (Universidad Javeriana, 

Bogotá), Negociación y Relaciones Internacionales (Universidad de 

los Andes, Bogotá), Especialización en Publicidad (Universidad 

Javeriana, Bogotá) y Magíster en Ciencia Política (Universidad de 

los Andes, Bogotá). Es Consultora en Comunicaciones, editora y 

asesora de proyectos empresariales, educativos y 

culturales. Colaboradora permanente del diario EL TIEMPO y de 

diversos medios internacionales. Ha trabajado en radio y 

televisión, así como encargada de proyectos de cooperación 

internacional. Sus crónicas y entrevistas han sido incluidas en 

antologías periodísticas. En la Radiodifusora Nacional dirigió y 

presentó el programa Talento colombiano en el que entrevistó a 

cerca de tres mil personalidades del país de todos los campos. En 

el canal Señal Colombia presentó el programa Presencia y emisiones 

especiales.  

 

 

 

  
  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  74 

 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 

Entrevista 

 

  

 “La ideología tiene un componente 

engañoso…” 

Entrevista a Miguel Catalán 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

75-83 

  

 

 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  75 

 

 

“La ideología tiene un 

componente engañoso” 

Entrevista a Miguel Catalán 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

Miguel Catalán nació en Valencia en 1958, doctor en 

filosofía y profesor de Pensamiento político y Ética de la 

comunicación en la UCH-CEU de Valencia. Destacamos dentro de 

sus obras de carácter filosófico las colecciones de aforismos: 

El sol de medianoche (Edicions de Ponent, 2001), La nada 

griega (Sequitur, 2013) y La ventana invertida (Trea, 2015), 

recopiladas y ampliadas en Suma Breve (Trea, 2019). Entre sus 

trabajos lexicográficos destacan el Diccionario de falsas 

creencias (Ronsel, 2001) o el más reciente Diccionario 

Lacónico (Sequitur, 2019). Ha escrito estudios sobre la obra 

de Kafka (La acusación como condena, Sequitur, 2016) y John 

Dewey (La ética de la democracia, Verbum, 2013). También ha 

probado el territorio de la narrativa con novelas como Te 

morirás sin saberlo (Huerga&Fierro, 1996), El manuscrit cremat 

(Dolmen Folgueroles, 2000), El último Juan Balaguer (Algar del 

Taller de Mario Muchnik, 2002); La isla del mundo (Arola, 

2015) y Perdendosi (Carena, 2016), y de tres libros de 

relatos, el último de los cuales es El espía cordial 

(Amarante, 2019). 

Sin embargo, su proyecto intelectual de más largo aliento lo 

constituye el tratado Seudología, un vasto estudio sobre el 

universo del engaño que consta hasta el momento de diez 

volúmenes, íntegramente reunidos hoy por la editorial Verbum: 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  76 

 

 

El prestigio de la lejanía (Ronsel, 2004; Verbum, 2016), 

Antropología de la mentira (El Taller de Mario Muchnik, 2005; 

Verbum, 2014); Anatomía del secreto (El Taller de Mario 

Muchnik, 2008; Verbum, 2016); La creación burlada (Verbum, 

2012), La sombra del Supremo. (Siruela, 2015; Verbum, 2016); 

Ética de la verdad y de la mentira (Verbum, 2015); Mentira y 

poder político (Verbum, 2017), Poder y caos. La política del 

miedo (Verbum, 2018), La santa mentira (Verbum, 2018) y La 

alianza del trono y el altar (Verbum, 2019). 

Ha traducido y prologado textos de Oscar Wilde, Ambrose 

Bierce, Karl Kraus, Friedrich Nietzsche y John Ruskin. 

Su obra ha merecido galardones como el Premios de Ensayo 

Juan Gil-Albert, el Alfons el Magnànim, el Premio de Ensayo e 

Investigación Juan Andrés, así como el de la Crítica 

Valenciana. 

*** 

Javier Gallego: Desde el punto de vista evolutivo la mentira 

parece dar ventaja a una serie de comportamientos nocivos para 

la supervivencia del grupo y de la especie en general, puesto 

que da por reales unas características o acciones que no lo 

son. ¿Cuál podría ser, pues, el origen de la mentira? ¿Por qué 

mienten las personas?  

Miguel Catalán: En efecto, las personas mienten (y los 

animales engañan) porque ello representa una ventaja evolutiva 

sobre las víctimas del engaño, sean miembros de otras especies 

o de la propia. Respecto al engaño competitivo, se engaña para 

atacar, pero también para defenderse. En esa carrera por la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  77 

 

 

supervivencia, quien sea capaz de representarse la realidad 

desde una perspectiva distinta a la habitual, o aquella que 

los demás tienen por cierta, llevará las de ganar. De ahí 

viene el valor intelectual negativo que se aplica a la figura 

del buenazo, del cándido o el crédulo. Todos estos vocablos 

dan idea de bondad moral y al mismo tiempo de déficit 

intelectual.  

JG. Hemos preguntado antes “¿Por qué mienten las personas?”, 

pero quizá lo sorprendente sea “¿Por qué los hombres se 

mienten a sí mismos?” 

MC. Sí, sin duda. A esa pregunta respondía el primer tomo, El 

prestigio de la lejanía. Si los hombres engañan a los demás 

por multitud de motivos, tanto egoístas como altruistas 

(pensemos en la mentira piadosa, que se ocupa de cuidar del 

oyente a quien se engaña), en el caso del engaño a uno mismo 

la respuesta apunta a la defensa del yo. En general, al 

engañarnos a nosotros mismos nos estamos protegiendo de las 

agresiones del mundo exterior. De tal forma, solemos creernos 

más tolerantes, inteligentes, atractivos y admirables de lo 

que somos en realidad. Una visión demasiado objetiva de la 

realidad no nos conviene. Somos optimistas cognitivos por 

necesidad, pues si nos examináramos cada día a nosotros mismos 

desde una perspectiva exterior o imparcial, fácilmente 

caeríamos en una peligrosa vida a la intemperie. 

JG. En estos tiempos inciertos se ha puesto de moda el 

concepto de posverdad, ¿eso quiere decir que se miente más 

ahora o, como decía Simmel, el grado de engaño siempre es el 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  78 

 

 

mismo en todas las sociedades? ¿Hubo alguna vez una época 

virginal sin mentira?  

MC. Soy más partidario de Simmel que de la posverdad. Es 

cierto que la “tormenta de mentiras” del siglo XX no tuvo 

parangón en el XIX, y que la propaganda política a partir de 

la Primera Guerra Mundial superó exponencialmente la que se 

había dado hasta ese momento, pero, hecha esta salvedad que se 

remonta a una época anterior a la presunta posverdad, tiendo a 

pensar que esta palabra no dice nada sustancialmente nuevo; 

que los poseedores del altavoz propagandístico siempre 

dominaron el espacio comunicativo. La “imposición del marco” 

argumentativo o los “hechos alternativos” son conceptos 

nuevos, pero la realidad que denotan ya se encontraba ahí en 

épocas donde, por el contrario, no se contaba con fuerzas 

contraopinantes como sucede en la actualidad. Respecto a la 

existencia de una época sin mentira o una época virginal, 

Antropología de la mentira intentaba dar respuesta a estas 

preguntas: no, nunca se dio tal época en la historia ni antes 

de ella. Niños de pocos años ya engañan a sus padres fingiendo 

sentir un dolor que no sienten, por ejemplo, solo para ocupar 

el centro de atención de las reuniones. Es más, los animales 

ya se engañan entre sí y hasta engañan al propio ser humano: 

los animales domésticos sin ir más lejos. No es que el gato o 

el perro sean incapaces de embaucarnos, sino que los 

“pillamos” con frecuencia: al perro fingiendo cojera para no 

salir de casa un día lluvioso, por ejemplo. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  79 

 

 

JG. Desde el punto de vista de los resultados globales, ¿qué 

diferencias hay entre el error y la mentira? ¿Es lo mismo la 

mentira que la falsedad, la ficción y la mentira? 

MC. Son cosas distintas. El error es involuntario, la mentira 

no lo es. La falsedad puede ser voluntaria o involuntaria, y 

de su voluntariedad depende su calificación moral. Respecto a 

la ficción, ocupa un ámbito propio de gran interés. Hay 

personas de formación académica que tienen dificultades para 

comprender todavía hoy qué es un personaje de ficción, por 

ejemplo. En otra época habrían quemado los teatros ingleses, 

como hicieron los puritanos de la época, o habrían exigido su 

cierre, como han hecho los moralistas de tantas otras. Nabokov 

sostiene que el inventor del lenguaje creativo fue el pastor 

que entró corriendo en la aldea al grito de “¡Que viene el 

lobo!”. Como no había lobo, los padres quizá le dieron una 

tunda, pero no pudieron evitar el nacimiento de la narración 

fantástica. Engaño y creatividad siempre fueron de la mano.  

JG. ¿Qué le impulsó a recopilar el Diccionario de falsas 

creencias?  

MC. Ese diccionario, publicado en 2001, se ocupaba de los 

errores, de las falsas atribuciones, la mayoría de ellas 

populares. Es anterior al ciclo de Seudología, pero yo ya me 

ocupaba de la mentira en artículos y otras contribuciones. 

Seguramente ya anidaba allí el germen de mi interés por las 

falsedades interesadas, es decir, por una teoría de la 

mentira. Creer que la impureza de la menstruación es 

responsable de la contaminación moral del grupo, por ejemplo, 

no fue una creencia aleatoria o inocua en las sociedades 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  80 

 

 

tribales, sino que conllevaba una visión del mundo favorable a 

la mitad que lo gobierna. 

JG. En su Anatomía del secreto. Seudología III estudia usted 

la dicotomía entre la discreción versus el secreto y la 

intimidad. La moralidad ha asociado el secreto con la maldad, 

entendiendo esta como una extensión del secreto culpable. ¿Hay 

secretos gozosos o debemos encaminarnos a una sociedad 

transparente?  

MC. Toda sociedad humana, incluyendo las conocidas como cara-

a-cara, albergó en su interior los secretos individuales. 

Puesto que la sociedad es la que en origen imparte las normas, 

estos secretos tendieron a ser antisociales. Al mismo tiempo, 

muchos de esos secretos tenían que ver con el gozo individual, 

notoriamente los de carácter específicamente sexual. Aun en 

las actuales viviendas comunales de sociedades naturales, sin 

barreras físicas de por medio, sabemos que hay pistas de 

huellas por parejas que llevan a la espesura y que son 

cuidadosamente observadas por el resto de miembros del grupo. 

Sexualidad y maldad, intimidad o pecado son conceptos 

relacionados con esa tensión entre los intereses del individuo 

por obtener sus intereses y los intereses del grupo por 

controlar los aspectos más antisociales de la conducta 

individual, como puedan ser la agresividad o la sexualidad. 

JG. En El prestigio de la lejanía. Ilusión, autoengaño y 

utopía propones entender la utopía como una necesidad de 

autoengaño. En una entrevista, en relación a las utopías 

dijiste, “la fuerza de la utopía es justamente la fuerza de la 

derrota”, ¿estamos condenados a la imposibilidad?  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  81 

 

 

MC. La utopía aparece, en efecto, como un “relato de 

compensación” ante la imposibilidad de reformar las cosas en 

la vida real. Hice un estudio comparativo de los principales 

autores de la tradición literaria utópica, de Platón a William 

Morris, y lo que encontré es que habían creado sobre el papel 

una sociedad imaginaria a medida de sus ideales perdidos. 

Habían escrito sus utopías una vez vieron arruinada su visión 

reformista o revolucionaria de la sociedad. En esa sociedad de 

papel llamada Utopía, el autor-demiurgo veía cumplido de 

pronto el conjunto de sus esperanzas malogradas. La gozosa 

visión de la ciudad utópica, descrita con toda la carga 

afectiva propia de la primera o única obra de ficción en la 

carrera del autor, tendrá lugar con el fin expreso e 

inconsciente de no realizarla nunca y de sentirse, sin 

embargo, tan dichoso como si ya la hubiera realizado. Esa es 

la característica principal del espacio utópico: un espacio 

demasiado bonito para ser real, un U-topos o No lugar. 

JG. ¿Es la política el arte de la mentira? Ello parece 

desprenderse de los tomos políticos de seudología, que son los 

que cubren del vol. séptimo al décimo, el último publicado 

hasta el momento. Lo digo porque parece fundamental el papel 

que tiene el engaño en muchas de sus formas en la actividad de 

gobernar: las promesas en campañas, las luchas dentro de los 

partidos, las negociaciones que deben mantenerse en el secreto 

y en las que la simulación y los faroles se aceptan como 

inevitables. Incluso podemos decir que la constatación de una 

ideología política de alguien supone casi inmediatamente su 

descalificación, del mismo modo que para descalificar a 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  82 

 

 

alguien, ha valido con etiquetarlo, aunque fuera de manera 

falsa, ideológicamente. ¿Es la ideología una mentira? 

MC. Por definición, la ideología tiene un componente engañoso. 

Es una definición analítica que no aporta información nueva y 

que ya se ha convertido en clisé. Esos cuatro tomos, más el 

undécimo que aparecerá este otoño, “La noble mentira”, se 

ocupan en efecto de la mentira política en un sentido amplio 

que comprende también la religión. Y sí, la política 

constituye una suerte de reino de la mentira donde los 

presupuestos comunicativos son parecidos a los del póker. 

Pierde aquel que deja traslucir sus verdaderos sentimientos. 

Es el espacio donde las mentiras se mueven con mayor soltura, 

como pez en el agua, y donde resultan tan resbaladizas que es 

muy difícil pescarlas. No en vano han sido necesarios cinco 

tomos para cercar sus límites.  

JG. En sus tomos La creación burlada y La sombra del Supremo 

afirma que incluso Dios permite la mentira, ¿por qué no los 

hombres? ¿Quién miente más, los dioses o el Dios verdadero? 

MC. Sí, es una característica de las religiones politeístas 

que el reino de la mentira venga autorizado por alguno de los 

dioses principales. En el dualismo es uno de los dos grandes 

dioses el que se constituye en garante de las falsas 

atribuciones. En el monoteísmo, la función engañadora del 

antiguo Dios de la oscuridad ha de transferirse al Diablo. Si 

hay un solo Dios, pero el engaño pulula por todas partes, 

¿Quién es responsable de su existencia? La figura más o menos 

subordinada del Demonio. Jean Cocteau afirma que sin el 

diablo, Dios sería inhumano. En tal sentido, el Príncipe de 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  83 

 

 

las Tinieblas aparece como una máscara del Dios de Luz, y la 

propia serpiente, como una enviada del Señor para tentar a 

nuestros primeros padres. Es ello lo que permite que Nietzsche 

describa a la serpiente del paraíso como un disfraz de Yahveh. 

En Ecce homo cuenta que, tras plantar el Edén, el Divino 

Jardinero se aburría mortalmente con un cosmos tan armónico. 

Dios se tendió entonces en forma de serpiente (als Schlange) 

bajo el árbol de la ciencia. “Lo había hecho todo demasiado 

bueno”, dice, y concluye afirmando que el diablo no es más que 

la holganza a que se entrega Dios cada siete días. Así explica 

el monoteísmo la existencia del engaño de la serpiente, que 

tenía entre los egipcios y los israelitas el atributo de la 

sabiduría profunda. De una u otra forma, la Creación proyecta 

una sombra sobre la humanidad devota, que es la sombra 

necesaria de la falsía. 

*** 

La última revisión de entrevista fue remitida por Miguel Catalán 

el día 13 de septiembre, sólo diez días antes de su fallecimiento. 

La consternación ante este suceso ha sido muy grande, como grande 

es nuestro agradecimiento, y el mío en particular a esta gran 

figura del pensamiento. Una persona sabia, a la que llevo admirando 

desde hace casi una década, cuando llegué a él en mi investigación 

sobre la sociología del secreto. Miguel Catalán supo conjugar una 

erudición enciclopédica sobre los más diversos temas con una gran 

perspicacia en sus análisis y apreciaciones, sobre política, sobre 

literatura, sobre arte, sobre la vida. Es de admirar también su 

proximidad y una generosidad inmensa y un sentido del humor que 

derrochaba con cierta socarronería pero sin la acidez cáustica de 

los pesimistas desencantados. 

Que la tierra te sea leve, maestro. 

 

  
  VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  84 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 

Un rincón egológico y subjetivado 

 

 Pág. 

 El placer de la palabra 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

85-89 

  

 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  85 

 

 

El placer de la palabra 

Francisco Javier Gallego 

 

Tengo que admitir, en primer lugar, mi prevención hacia los 
métodos cuantitativos de investigación. No es que cuestione su 

valía, pero creo que tienen tendencia a reificar los 

resultados cuando siempre, repito, siempre, ha tenido que 

existir una decisión cualitativa en el diseño de 

investigación. A la hora de hacer operativo un concepto, de 

elegir las variables, de diseñar las preguntas prevalece una 

semilla cualitativa que aparece sepultada entre herramientas 

estadísticas, con la plusvalía de veracidad que otorgan los 

números. Los números nunca mienten, es cierto, pero saber 

preguntarles y leerlos requiere un saber de índole 

cualitativo. Los investigadores cualitativistas 

tradicionalmente han tenido que soportar las miradas por 

encima del hombro de quienes, armados con sofisticados 

algoritmos matemáticos, demostraban verdades inverosímiles. Ya 

sabemos que el marchamo científico se demuestra cuando 

contradecimos el sentido común y demostramos que la Tierra 

gira alrededor del sol y no lo evidente, que el astro rey se 

levanta por oriente y se pone por occidente. La precisión 

terminológica, la pulcritud a la hora de tomar las decisiones 

del diseño de la investigación es lo que, independientemente 

del carácter de los métodos, otorga credibilidad a la ciencia. 

Los métodos cualitativos no están exentos de peligros. 

Siempre recordaré mi encuentro académico con Mario Bunge. Fue 

de una manera tangencial. En mi juventud, cuando cursaba la 

carrera de Historia Medieval, no se estilaban todavía las 

posiciones metodológicas en los departamentos. Tenía toda la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  86 

 

 

ilusión puesta en la asignatura de Fuentes y metodología, pero 

resultó ser un relleno en el que aprendimos a leer la 

farragosa letra del siglo XVI, pero ni rastro de Topolski ni 

de historia serial, ni crítica textual ni nada. En la facultad 

de psicología de la que entonces era mi novia (y ahora mi 

mujer) sí que se tomaban en serio la metodología, inmersos en 

un intento de aparentar ser ciencia a través de la profusión 

de materias de estadística, metodología y teorías de 

aprendizaje con covarianzas y path analysis. El malogrado Pepe 

López insistía en citar a Mario Bunge como quien cita un texto 

sagrado. Como siempre he tenido un espíritu científico –un 

poco como los científicos locos de las parodias– sabía que 

tenía que estar de acuerdo, pero encontraba que algo me 

chirriaba. Algo no cuadraba, algo se escapaba. Por eso quizás 

me resulte tan atrayente toda la materia de sociología del 

conocimiento, fascinado como quedé de Thomas S. Kuhn –a quien 

le debo haber aprobado las oposiciones de secundaria hace 25 

años–. 

Armado de esa inquietud realicé las primeras 

investigaciones, al principio en el campo de la historia para 

luego pasar al campo propiamente sociológico. Me embarqué en 

trabajos de demografía histórica a la vez que probaba la 

historia oral. Estuve entrevistando a personas mayores que 

hubieran vivido el proceso de expropiación de terrenos que se 

hizo a finales de los años 50 para construir la Base Naval de 

Rota. También cometí la insensatez de probar una encuesta 

para, supuestamente, acercarme a la influencia de los 

americanos en el pueblo. Conté con la inestimable ayuda de mi 

novia, quien, además de pasar encuestas, realizó la mayor 

parte de las transcripciones y, lo más importante, me acompañó 

en algunas entrevistas. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  87 

 

 

Me di cuenta entonces que las relaciones interpersonales, 

además de azarosas, respondían a una estructura que sólo 

alcanzaba a atisbar. En un primer momento yo notaba el recelo 

de los entrevistados, que iba desapareciendo conforme me iban 

situando en el contexto, sabían de mi familia, comprobaban que 

no había intenciones ocultas en las entrevistas. Que estuviera 

acompañado de una chica guapa y muy simpática la verdad es que 

me facilitaba muchísimo esta labor, los recelos disminuían más 

rápidamente y la conversación era más fluida. 

Una lástima que no tuviera el coraje de terminar aquella 
investigación, que nunca está demasiado lejos de los cajones 

de asuntos que todavía aspiro a retomar. Muchos años después, 

con los cursos de doctorado, me embarqué de nuevo en la 

investigación. En aquella ocasión fueron diferentes fregados, 

con diferentes enfoques y muy variada metodología. El curso 

que impartía Jesús Gutiérrez Brito era el primero en el 

horario. Se llamaba Producción de datos cualitativos. Una 

tarde de enero en la sede de la UNED en la Ciudad 

Universitaria de Madrid, después de más de seis horas de viaje 

en coche, entré en una pequeña sala llena de alumnos, unos más 

jóvenes, otros de mi edad. Después de la primera hora salí con 

una sonrisa de oreja a oreja. Era feliz. 

La propuesta de la materia era una investigación sobre la 

fotografía turística que nos obligara a aplicar diferentes 

métodos de investigación desde los fenomenológicos, los que 

podíamos aprender de los estructuralistas, o cualquier otro 

que se nos ocurriera. Entre ellos decidí reunir un grupo de 

discusión. Con todo el cuidado del mundo, manual de Jesús 

Ibáñez en mano, recluté los participantes, busqué un lugar 

neutral, procuré que los participantes se sintieran cómodos, 

llevé una cafetera y unas pastas, botellitas de agua y dos 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  88 

 

 

grabadoras para que no hubiera problemas. Las puse en el medio 

de la mesa, una de ellas era un radiocasete antiguo, más largo 

que ancho, muy aparatoso. El caso es que el artilugio sirvió 

simbólicamente para dividir a los participantes entre varones 

y mujeres que se sentaron unos a un lado y otros al otro lado 

del radiocasete. La magia se produjo cuando, siguiendo 

exactamente lo que describían los manuales de investigación, 

el grupo se formó a los 10-15 minutos del inicio. Parecía 

mentira pero todo lo que había aprendido salía tal cual venía 

en la teoría. Algo tan sutil, y, a priori, tan azaroso como un 

grupo de personas hablando sobre una fotografía, repetía 

espontáneamente las estructuras de relación que otros muchos a 

lo largo de la investigación, con científicos mucho más 

experimentados y con medios más apropiados. 

Para la tesina y la tesis tuve que realizar muchos otros 
focus groups y también decenas de entrevistas, con la tediosa 

labor de transcripción, siempre con la premura del tiempo, 

algo no extraño a las investigaciones de cualquier tipo. El 

caso es que me fascinaba prestar atención a estas entrevistas, 

a los discursos, pero, sobre todo, a las personas que había 

detrás de los discursos. Y esta fascinación ya venía de los 

tiempos en los que empecé aquel intento de historia oral. 

Incluso cuando metía la cabeza en los archivos parroquiales y 

llegué a tomarle cariño a Amaro García, que aparecía en las 

partidas de bautismo como monaguillo, luego pasó a sacristán, 

se casó y tuvo dos hijos. Me caía simpático. Y llevaba más de 

cuatrocientos años muerto. 

Creo que lo que más me interesan de las ciencias sociales es 

que tratan de personas. Personas que viven, sienten, tienen 

deseos y frustraciones, construyen una historia y un relato 

sobre esa historia. Agradezco profundamente la generosidad que 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  89 

 

 

han demostrado conmigo para abrir momentáneamente sus puertas 

físicas y figuradas. Que una persona desconocida te hable de 

su pasado en Alemania, donde conoció a su marido, que guarde 

gratitud a los señores de la casa donde trabajaban y que 

fueron sus padrinos de boda, que otro te cuente su frustración 

por no conseguir un reconocimiento por parte de la familia de 

su pareja, que te hablen de cómo cogían la bicicleta para ir a 

trabajar en el campo es maravilloso. No porque te vayan a 

hacer partícipe de cotilleos o tomen la confianza para 

desvelar secretos íntimos. Soy demasiado pudoroso para que eso 

llegue a ser reconfortante. Lo que me fascina, lo que me hace 

estar agradecido es que se muestren como personas vivas, con 

su historia, en la que se atisban miles de vectores, de 

circunstancias, de prejuicios y de experiencias. La vida 

palpitando. 

Realizar una investigación a base de entrevistas, 

individuales o grupales, no es fácil, se requiere muchísima 

atención, muchísimo cuidado con lo que se dice y con lo que se 

calla y quién calla. No es extraño que llegara a casa con un 

gran dolor de cabeza y agotado. Siempre tendré un 

agradecimiento hacia todas esas personas que dedicaron su 

tiempo a transmitir con sus palabras la realidad que les 

circunda, sus imaginarios, sus experiencias, su vida. Como 

siempre decía el medievalista Marc Bloch, el historiador es 

como el oso, siempre a la búsqueda de carne humana. 

   

 

VOLVER 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  90 

 

 

Nuestros colaboradores en esta 

edición 
*Consulta el perfil académico de los colaboradores miembros de 

la RIIR en https://imaginariosyrepresentaciones.com/miembros/  

 

 María Ascención Marcelino Díaz, Doctora en Filosofía 

 

 Ozziel Nájera Espinosa, Doctor en Ciencias Políticas y 

Sociales 
 

 Tonatiuh Morgan Hernández, Doctorando en Ciencias 

Sociales 

 

 José Antonio Cerrillo Vidal, Doctor en Sociología 

 

 Miguel Catalán, doctor en Filosofía (D.E.P.) 

 

 Sophia Rodríguez Pouget, Magíster en Ciencia Política 

 *Ángel Enrique Carretero Pasín, Doctor en Sociología  

 *Francisco Javier Gallego Dueñas, Doctor en Sociología 

 *Javier Diz Casal, Doctor en Antropología social 

 *Sindy Díaz Better, Candidata a Doctora en Educación, 

Universidad Pedagógica Nacional.  

  

  ÍNDICE 

https://imaginariosyrepresentaciones.com/miembros/


IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  91 

 

 

Información editorial 

Imaginación o Barbarie es el boletín de opinión de la Red 

Iberoamericana de Investigación en Imaginarios y 

Representaciones (RIIR), con el aval de la Facultad de 

Sociología de la Universidad Santo Tomás-Colombia. 

Equipo editorial: 

Javier Diz Casal  

Felipe Andrés Aliaga Sáez 

Ángel Enrique Carretero Pasín 

Sindy Paola Díaz Better 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

Ale Osorio Rauld 

Carol Ramírez Camargo 

 

Editado en: 

Bogotá D.C. Colombia 

Universidad Santo Tomás 

Facultad de Sociología 

Carrera 7 No. 51 A -11  

5878797 Ext. 1541 

ISSN 2539-0589 

Licencia CreativeCommons 

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada  

CC BY-NC-N 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  92 

 

 

 

  
   

 

 

 

 

 

ÚLTIMO LLAMADO PARA 
RENOVAR MEMBRESÍAS 

Apreciadas/os miembros de RIIR: 

Nos encontramos renovando las membresías de RIIR, para lo 

cual les pedimos revisar su perfil actual y enviar un correo 

con los cambios que requieran (actualización de certificado o 

en sus datos biográficos). 

imaginariosyrepresentaciones@gmail.com 

En el asunto poner: Renovación de membresía. 

También es importante que si cuentan con producción 

bibliográfica relacionada con la temática de la red la envíen 

ya que las referencias se anexarán a su perfil (enviar en 

formato APA). 

Así también es necesario que se vinculen a uno o varios de 

los 12 Grupos de Trabajo de RIIR, indicando en el correo a qué 

GT se adscriben (puede ser más de uno): 

https://imaginariosyrepresentaciones.com/grupos-de-trabajo/  

El plazo máximo de envío de los datos es el 13 de noviembre. 

Aquellas personas que no soliciten la renovación de sus 

membresías, si desean ingresar nuevamente a la red lo harán a 

través de la solicitud establecida: 

https://imaginariosyrepresentaciones.com/membresias/ 

Les informamos que a partir de diciembre de este año se 

renovará la numeración de las membresías y contaremos con un 

nuevo diseño del certificado. 

Muchas gracias. 

Atentamente: 

El Comité Científico 
PD: nos encontramos dando respuesta de aceptación de las 

solicitudes de nuevas membresías. 

mailto:imaginariosyrepresentaciones@gmail.com
https://imaginariosyrepresentaciones.com/grupos-de-trabajo/
https://imaginariosyrepresentaciones.com/membresias/

